




Ensinamentos dos Profetas Vivos —
Manual do Aluno
Religião 333

Publicado por
A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias
Salt Lake City, Utah



Agradecemos os comentários e as correções. Enviem-nos (inclusive erros) para:

Seminaries and Institutes of Religion Curriculum Services
50 East North Temple Street

Salt Lake City, Utah 84150-0008
USA

E-mail: ces-manuals@LDSchurch.org
Inclua seu nome completo, seu endereço, sua ala e sua estaca.

Certifique-se de fornecer o título do manual ao enviar-nos seus comentários.

© 2010, 2016 Intellectual Reserve, Inc.
Todos os direitos reservados.

Impresso no Brasil
Versão 2, 12/16

Aprovação do inglês: 10/16
Aprovação da tradução: 10/16

Tradução de Teachings of the Living Prophets Student Manual
Portuguese
14421 059



1
2
3
4
5
6
7

Sumário
Introdução  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . v

A Necessidade Que Temos de Profetas Vivos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 1
O Profeta Vivo: O Presidente da Igreja  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 13
Sucessão na Presidência  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 27
O Quórum da Primeira Presidência .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 44
O Quórum dos Doze Apóstolos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 60
A Conferência Geral  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 76
O Estudo dos Discursos da Conferência Geral  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 91





Na Galeria de Bustos dos Profetas, situada no
Centro de Conferências em Salt Lake City,
Utah, encontram-se esculturas representando
os profetas desta dispensação, constituindo
um digno lembrete de que continuamos a
receber revelação divina.

Introdução
O Presidente James E. Faust
(1920–2007), da Primeira Presidência,
explicou o papel dos profetas e por que
é necessário que eles recebam
revelação:

“Os profetas, videntes e reveladores
tiveram e ainda têm a responsabilidade
e o privilégio de receber e declarar a
palavra de Deus ao mundo. (…)

Esses homens são oráculos proféticos
que, durante séculos, têm estado em
sintonia com a ‘estação transmissora
celestial’, com a responsabilidade de
transmitir a palavra do Senhor às outras
pessoas. (…)

Esta Igreja precisa de orientação
constante do seu líder supremo, o
Senhor e Salvador, Jesus Cristo. Isso foi
muito bem ensinado pelo Presidente
George Q. Cannon quando servia na
Primeira Presidência: ‘Temos a Bíblia, o
Livro de Mórmon e o livro de Doutrina
e Convênios, mas todos esses livros,
sem os oráculos vivos e um fluxo
constante de revelação do Senhor, não
levariam ninguém ao Reino Celestial de Deus’ (Gospel Truth: Discourses and
Writings of President George Q. Cannon [Verdades do Evangelho: Discursos e Escritos
do Presidente George Q. Cannon], 2 vols., sel. Jerreld L. Newquist, 1974, vol. 1, p.
323). (…)

Foi necessário revelação para estabelecer esta Igreja. E foi por meio de revelação
que ela progrediu de seu início humilde até o presente. As revelações fluem como
água viva. A revelação contínua vai levá-la até os últimos dias antes da Segunda
Vinda do Senhor. No entanto, como disse o Presidente [J. Reuben] Clark, não
precisamos de mais profetas. Precisamos de mais pessoas que tenham ‘ouvidos
para ouvir’ (Conference Report, outubro de 1948, p. 82)” (James E. Faust,
“Revelação Contínua”, A Liahona, agosto de 1996, pp. 3–4, 6, 8).

Hoje, como no meridiano dos tempos, a Igreja está edificada sobre o fundamento
dos apóstolos e profetas (ver Efésios 2:20) e da revelação que eles recebem (ver
Amós 3:7; Mateus 16:16–18). O Senhor revela Sua vontade por meio de Seus
servos, os profetas, e Ele declarou: “Minha palavra não passará, mas será toda
cumprida, seja pela minha própria voz ou pela voz de meus servos, é o mesmo”
(D&C 1:38).

v



Seu testemunho vai ser fortalecido ao
estudar as palavras dos profetas vivos.

Objetivo Deste Manual
O propósito de Ensinamentos dos
Profetas Vivos — Manual do Aluno é
ajudá-lo a fortalecer seu testemunho
dos profetas vivos e seus ensinamentos.
Ele aborda a necessidade de profetas
vivos, o papel do Presidente da Igreja, a
ordem divina de sucessão na
Presidência, o Quórum da Primeira
Presidência e o Quórum dos Doze
Apóstolos, bem como a importância das
conferências gerais.

O Presidente Harold B. Lee
(1899–1973) ensinou:

“Não basta, como santos dos últimos
dias, seguirmos nossos líderes e
aceitarmos seus conselhos. Temos a
obrigação maior de adquirir por nós
mesmos o testemunho inabalável do
chamado divino desses homens e o
testemunho de que os ensinamentos
transmitidos por eles constituem a vontade de nosso Pai Celestial” (Ensinamentos
dos Presidentes da Igreja: Harold B. Lee, p. 45).

Temos a promessa de receber um testemunho divino dos profetas vivos se
estudarmos os conselhos das Autoridades Gerais e decidirmos apoiá-las com nossa
obediência. Este manual vai ajudá-lo em seu estudo dos profetas vivos.

Organização Deste Manual
Todos os capítulos contêm quatro partes: “Introdução”, “Comentários”, “Pontos a
Ponderar” e “Tarefas Sugeridas”.

Introdução
Cada capítulo começa com uma breve introdução. Isso vai ajudá-lo a concentrar-se
no tema principal.

Comentários
As escrituras e as palavras dos profetas, dos apóstolos e de outras Autoridades
Gerais na seção “Comentários” explicam e esclarecem as doutrinas e os princípios
associados ao tema central do capítulo. A leitura cuidadosa dos comentários vai
ajudá-lo a entender a necessidade de termos profetas e o papel que eles
desempenham num mundo de mudanças constantes.

Pontos a Ponderar
A seção “Pontos a Ponderar” vai ajudá-lo a refletir sobre o que você aprendeu.

INTRODUÇÃO

vi



O Presidente Russell M. Nelson, do Quórum dos Doze Apóstolos, afirmou que a
reflexão surte efeitos valiosos:

“Ao ponderamos e oramos a respeito dos princípios do evangelho, o Espírito Santo
nos falará na mente e no coração. (…) Um novo entendimento e princípios
relevantes para a situação em que nos encontramos se destilarão em nosso
coração” (Russell M. Nelson, “Viver sob a Orientação das Escrituras”, A Liahona,
janeiro de 2001, p. 21).

Tarefas Sugeridas
No final de cada capítulo, há designações de tarefas que vão incentivá-lo a aplicar o
que aprendeu. Essas tarefas são sugestões que podem ser adaptadas de acordo com
suas necessidades e conforme a orientação do Espírito Santo. Se você estiver
matriculado no curso do Instituto Ensinamentos dos Profetas Vivos (Religião 333),
seu professor talvez incorpore algumas dessas designações ao curso. Cumprir essas
designações vai lhe dar mais oportunidades de ser ensinado pelo Espírito Santo.

Observação: Para tirar mais proveito das seções “Pontos a Ponderar” e “Tarefas
Sugeridas” deste manual, talvez seja útil usar um diário ou caderno de estudo para
anotar perguntas, ideias, metas e impressões.

O Élder Richard G. Scott (1928–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos,
incentivou-nos a anotar impressões do Espírito:

“É por meio da repetição do processo de receber inspiração, anotá-la e segui-la que
a pessoa aprende a confiar mais na orientação do Espírito do que na comunicação
pelos cinco sentidos” (Richard G. Scott, “Ajudar as Pessoas a Serem Conduzidas
Espiritualmente”, Ensino no Seminário: Textos Preparatórios, Religião 370, 471 e
475, p. 59).

Informações para Pessoas com Deficiências
Se você tiver dificuldade para usar este manual devido a uma deficiência, fale com
seu professor para informar-se sobre recursos adicionais.

INTRODUÇÃO

vii





CAPÍTULO 1

A Necessidade Que Temos
de Profetas Vivos

Introdução
Desde os dias de Adão, uma das formas que o Senhor utiliza
para Se comunicar com Seus filhos tem sido por meio de
profetas (ver Amós 3:7). Os profetas nos ensinam sobre a
vontade de Deus e revelam Sua personalidade divina. Eles
são pregadores da retidão e denunciam o pecado; além disso,
quando inspirados, os profetas predizem o futuro. E o mais
importante é que prestam testemunho de Jesus Cristo. O
Senhor prometeu que, se “[dermos] ouvidos a todas as
palavras” do profeta, “as portas do inferno não prevalecerão

contra [nós]; sim, e o Senhor Deus afastará de [nós] os
poderes das trevas e fará tremerem os céus para o [nosso]
bem e para a glória de seu nome” (D&C 21:4, 6). Com
profetas para nos guiar, saberemos com certeza qual é a
vontade de Deus para nós. Podemos também estar certos de
que, se seguirmos os conselhos dos profetas vivos,
conseguiremos enfrentar melhor as dificuldades da época em
que vivemos.

Comentários
1.1
O Senhor Revela Sua Vontade aos Profetas Vivos Hoje Como Fez no Passado
O Presidente Russell M. Nelson, do Quórum dos Doze Apóstolos, explicou que,
desde Adão até o Presidente atual da Igreja, os profetas têm desempenhado um
papel importante no plano do Senhor:

“A primeira de todas [as dispensações do evangelho] foi na época de Adão. Depois,
vieram as dispensações de Enoque, Noé, Abraão, Moisés e outros (ver Guia para
Estudo das Escrituras, “Dispensação”). Cada profeta tinha o encargo divino de
ensinar sobre a divindade e a doutrina do Senhor Jesus Cristo. Em cada era,
esses ensinamentos visavam a ajudar as pessoas. Mas sua desobediência resultou
em apostasia. (…)

Portanto, era necessária uma restauração completa. Deus, o Pai, e Jesus Cristo
chamaram o Profeta Joseph Smith para ser o profeta desta dispensação. Todos os
poderes divinos das dispensações anteriores seriam restaurados por intermédio
dele” (“A Coligação da Israel Dispersa”, A Liahona, novembro de 2006, pp. 79–80;
grifo do autor).

A última dispensação do evangelho começou com o chamado de um profeta —
Joseph Smith. Como nas dispensações passadas, a vontade de Deus a Seus filhos é
transmitida por meio do processo de revelação.

O Presidente James E. Faust (1920–2007), da Primeira Presidência, falou sobre a
necessidade de revelação constante:

“Boa parte das revelações recebidas, nesta época como antigamente, tem sido sobre
doutrina. Parte delas é voltada para questões de organização e procedimentos a
serem tomados. Muitas não são espetaculares. O Presidente John Taylor
lembrou-nos: ‘As revelações feitas a Adão não ensinaram Noé a construir a arca;
nem as de Noé diziam a Ló que abandonasse Sodoma e nenhuma delas falava da

1



saída dos filhos de Israel do Egito. Cada um deles teve suas próprias revelações’
(Millennial Star, 1º de novembro de 1847, p. 323)” (“Revelação Contínua”, A
Liahona, agosto de 1996, p. 5; grifo do autor).

O Presidente Hugh B. Brown (1883–1975), da Primeira Presidência, descreveu
uma conversa que teve com um membro da Câmara dos Comuns e ex-magistrado
da Suprema Corte da Inglaterra, que não era membro da Igreja, sobre a
necessidade de profetas vivos e das revelações que recebem:

“[Eu disse]: ‘Afirmo solenemente que esse era o procedimento-padrão para Deus
Se comunicar com o homem nos tempos bíblicos’.

[Ele respondeu]: ‘Creio que aceito tal ideia, mas isso cessou pouco depois do
primeiro século da era cristã’.

‘Por que julga que parou?’

‘Não sei dizer.’

‘Acha que Deus não Se pronunciou desde aquela época?’

‘Não que eu saiba.’

‘Posso sugerir algumas razões possíveis: Talvez Ele não possa. Ele perdeu
esse poder.’

Ele replicou: ‘É claro que isso seria uma blasfêmia’.

‘Bem, se rejeita essa suposição, talvez Ele não Se comunique mais com os homens
por não nos amar mais. Ele não Se interessa mais pelo que os homens fazem.’

‘Não’, retrucou ele, ‘Deus ama todos os homens e não faz acepção de pessoas’.

‘Então, se Ele pode falar conosco e nos ama, a única outra resposta possível, a meu
ver, é que não precisamos Dele. Tivemos tantos avanços na ciência e somos tão
instruídos que não necessitamos mais de Deus.’

Então ele declarou, com a voz trêmula ao pensar na guerra [Segunda Guerra
Mundial] que se aproximava: ‘Sr. Brown, jamais houve uma época da história do
mundo em que a voz de Deus fosse tão necessária quanto hoje. Talvez o senhor
possa me dizer por que Ele não Se manifesta mais’.

Minha resposta foi: ‘Ele Se manifesta, sim. Ele fala, mas os homens precisam de fé
para ouvi-Lo’.

Em seguida, começamos a preparar o que eu poderia chamar de ‘perfil de um
profeta’. (…)

O juiz permaneceu sentado e escutou com atenção. Em seguida, fez algumas
perguntas precisas e pertinentes e, por fim, declarou: ‘Sr. Brown, será que seu povo
dá o devido valor ao significado de sua mensagem? O senhor dá?’ E prosseguiu: ‘Se
o que o senhor me disse for verdade, trata-se da maior mensagem transmitida a
este mundo desde que os anjos anunciaram o nascimento de Cristo’” (Conference
Report, outubro de 1967, pp. 118, 120; grifo do autor; ver também “The Profile of a
Prophet”, devocional da Universidade Brigham Young, 4 de outubro de 1955, pp.
2–3, 5, 8, speeches.byu.edu; ou “O Perfil de um Profeta”, A Liahona, junho de 2006,
pp. 12–13, 15).

CAPÍTULO 1

2



1.2
Os Problemas de Hoje São Resolvidos com Soluções Divinas
O Profeta Joseph Smith (1805–1844) ensinou que precisamos de constante
orientação divina “adaptada à situação” das pessoas nesta dispensação (History of
the Church, vol. 5, p. 135). Ele também ensinou que “estamos em uma situação
diferente de todas as outras pessoas que já existiram nesta Terra” e, portanto,
precisamos de revelação e orientação específicas (History of the Church, vol. 2, p. 52;
ver também Ensinamentos dos Presidentes da Igreja: Joseph Smith, 2007, p. 203).
“Cremos em tudo o que Deus revelou, em tudo o que Ele revela agora, e cremos
que Ele ainda revelará muitas coisas grandiosas e importantes relativas ao Reino de
Deus” (Regras de Fé 1:9).

Numa revelação dada em 1883 por intermédio do Presidente John Taylor
(1808–1887), o Senhor prometeu que continuaria a abençoar a Igreja com
revelações:

“Eu vos revelarei de tempos em tempos, por meio dos canais que indiquei, tudo o
que for necessário para o futuro desenvolvimento e aperfeiçoamento de minha
Igreja, para a adequação e expansão de meu reino, e para a edificação e
estabelecimento de minha Sião” (James R. Clark, comp. Messages of the First
Presidency of The Church of Jesus Christ of Latter-day Saints [Mensagens da Primeira
Presidência de A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias], 1965, vol. 2,
p. 354).

O Presidente Boyd K. Packer (1924–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos,
lembrou aos santos dos últimos dias que tanto a constância como a mudança na
Igreja são ditadas por revelação:

“Mudanças serão feitas no futuro como foram feitas no passado. Se as Autoridades
Gerais [o profeta e os apóstolos] fazem mudanças ou não, isso depende
inteiramente das instruções que recebem por meio dos canais de revelação que
foram estabelecidos no princípio.

As doutrinas permanecerão imutáveis e eternas; a organização, os programas e
procedimentos serão alterados de acordo com a orientação Daquele a quem a Igreja
pertence” (“A Revelação num Mundo Inconstante”, A Liahona, janeiro de
1990, pp. 17–18).

O Presidente John Taylor (1808–1887) falou sobre a necessidade de revelação nos
dias atuais como parte da verdadeira religião do Senhor:

“Cremos que o homem tem de ser colocado em contato com Deus e Dele receber
revelações, e que, a menos que esteja sob a influência da inspiração do Espírito
Santo, não saberá nada das coisas de Deus. (…) Onde já se viu a religião
verdadeira sem comunicação com Deus? Para mim, esse é o maior absurdo que a
mente humana poderia conceber. Vendo que a maioria das pessoas rejeita o
princípio das revelações atuais, não me surpreende que o ceticismo e a deslealdade
imperem em escala tão alarmante. Não me surpreende que tantas pessoas encarem
a religião com desprezo, como algo que não mereça a atenção dos seres
inteligentes; pois, sem as revelações, a religião não passa de uma impostura, de
uma farsa. (…)

CAPÍTULO 1

3



O Profeta Joseph Smith revelou a mente e a
vontade do Senhor aos santos.

O princípio das revelações atuais é, portanto, o próprio alicerce de nossa
religião” (“Discourse by Elder John Taylor”, Deseret News, 4 de março de 1874, p.
68; grifo do autor; ver também Ensinamentos dos Presidentes da Igreja: John Taylor,
2001, pp. 157–159).

1.3
Revelação É Algo Constante Nesta Dispensação
O Presidente Spencer W. Kimball
(1895–1985) testificou que o fluxo de
revelação é constante em nossa
dispensação:

“Digo, com a mais profunda
humildade, mas também pelo poder e
influência de um ardente testemunho
na alma, que do Profeta da Restauração
até o profeta de nossos dias, a linha de
comunicação permanece intacta, a
autoridade é contínua e uma luz
resplandecente e penetrante continua a
brilhar. O som da voz do Senhor é uma
melodia contínua e um apelo
estrondoso” (“Revelação: A Palavra do
Senhor aos Seus Profetas”, A Liahona,
outubro de 1977, p. 78; ver também
Ensinamentos dos Presidentes da Igreja:
Spencer W. Kimball, 2006, p. 266).

O Presidente George Q. Cannon
(1827–1901), da Primeira Presidência, ensinou:

“Esta Igreja, desde o dia de sua organização até o presente, nunca esteve
sequer uma hora, sim, melhor dizendo, um momento sequer sem revelação,
sem ter um homem em seu meio capaz de nos revelar, como povo, a mente e a
vontade de Deus, alguém que pode nos mostrar o que devemos fazer, que pode
nos ensinar as doutrinas de Cristo, que pode nos mostrar o que é falso e incorreto e
ser capaz de nos dar os conselhos e a orientação necessários para todos os assuntos
e problemas que poderíamos enfrentar na vida. Tem sido sempre assim”
(“Discourse by President George Q. Cannon”, Deseret News, 21 de janeiro de
1885, p. 3; grifo do autor).

CAPÍTULO 1

4



1.4
A Igreja do Senhor Tem Como Alicerce os Apóstolos e os Profetas

O Quórum dos Doze Apóstolos, 2009

O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) testificou:

“Esta é a Igreja restaurada de Jesus Cristo. Nós, como povo, somos os santos dos
últimos dias. Testificamos que os céus se abriram, que a comunicação foi
restabelecida e que Deus falou e Jesus Cristo Se manifestou, e que, depois, a
autoridade divina foi concedida.

Jesus Cristo é a pedra da esquina desta obra que é construída sobre ‘o fundamento
dos apóstolos e dos profetas’ (Efésios 2:20)” (“O Alicerce Maravilhoso de Nossa
Fé”, A Liahona, novembro de 2002, p. 81).

O Élder Jeffrey R. Holland, do Quórum dos Doze Apóstolos, explicou por que o
alicerce de apóstolos e profetas é necessário hoje:

“O alicerce de apóstolos e profetas da Igreja seria para abençoar em todos os
momentos, mas especialmente em momentos de adversidade ou perigo, momentos
em que poderíamos nos sentir como crianças confusas ou desorientadas, e talvez
um pouco temerosas, momentos em que a mão enganosa dos homens ou a malícia
do demônio tentaria perturbar ou enganar-nos. (…) No período do Novo
Testamento, no período do Livro de Mórmon e nos tempos modernos, esses líderes
são as pedras que compõem o alicerce da Igreja verdadeira, colocadas em torno da
pedra de esquina principal, ‘a rocha de nosso Redentor, que é [Jesus] Cristo, o Filho
de Deus’ (Helamã 5:12)” (“Profetas, Videntes e Reveladores”, A Liahona, novembro
de 2004, p. 7).

CAPÍTULO 1

5



1.5
A Primeira Presidência e o Quórum dos Doze Apóstolos São Profetas,
Videntes e Reveladores
O Presidente Harold B. Lee (1899–1973) ensinou o que significa erguer a mão
para apoiar a Primeira Presidência e o Quórum dos Apóstolos como profetas,
videntes e reveladores:

“Todos os membros da Primeira Presidência e dos Doze são apoiados
regulamente como ‘profetas, videntes e reveladores’. (…) Isso significa que
qualquer um dos apóstolos, chamado e ordenado dessa forma, pode vir a presidir a
Igreja caso seja ‘[escolhido] pelo grupo [que foi interpretado como o Quórum dos
Doze inteiro], [designado] e [ordenado] a esse ofício e [apoiado] pela confiança, fé
e orações da Igreja’ — citando uma revelação sobre esse assunto — com uma
condição: a de ser o membro sênior, ou o presidente, desse grupo (ver D&C
107:22)” (Citado em Conference Report, abril de 1970, p. 123; ou Improvement Era,
junho de 1970, p. 28; grifo do autor; ver também Ensinamentos dos Presidentes da
Igreja: Harold B. Lee, 2000, p. 82).

O Presidente J. Reuben Clark Jr. (1871–1961), da Primeira Presidência, explicou:

“Algumas Autoridades Gerais [os apóstolos] foram designadas a um chamado
especial; eles possuem um dom especial: são apoiados como profetas, videntes e
reveladores, o que lhes concede uma investidura espiritual especial em relação aos
ensinamentos que ministram às pessoas. Eles têm o direito, o poder e a
autoridade para declarar a mente e a vontade de Deus a Seu povo, estando
sujeitos ao poder e à autoridade supremos do Presidente da Igreja” (“When Are
Church Leaders’ Words Entitled to Claim of Scripture?” [Quando Podemos Chamar
de Escritura as Palavras dos Líderes da Igreja?], Church News, 31 de julho de
1954, p. 9; grifo do autor).

CAPÍTULO 1

6



Como vidente, Isaías viu o futuro.

1.6
O Que São Profetas, Videntes e Reveladores?
1.6.1
Profeta
Um profeta é uma “pessoa chamada
por Deus e que fala em nome Dele.
Como mensageiro de Deus, o profeta
recebe mandamentos, profecias e
revelações do Senhor. Cabe a ele a
responsabilidade de dar a conhecer aos
homens a vontade e a verdadeira
natureza de Deus, além de demonstrar
o significado de Seus procedimentos
para com eles. O profeta denuncia o
pecado e prediz as suas consequências.
Ele é um pregador da retidão. Em certas
ocasiões o profeta pode ser inspirado a
predizer o futuro em benefício da
humanidade. A sua responsabilidade
principal, entretanto, é prestar
testemunho de Cristo. O Presidente
de A Igreja de Jesus Cristo dos Santos
dos Últimos Dias é o profeta de Deus
na Terra atualmente. Os membros da Primeira Presidência e do Quórum dos Doze
Apóstolos são apoiados como profetas, videntes e reveladores” (Guia para Estudo
das Escrituras, “Profeta”, scriptures.LDS.org; grifo do autor).

1.6.2
Vidente
Um vidente é uma “pessoa autorizada
por Deus a ver com os olhos
espirituais coisas que Deus escondeu
do mundo (Moisés 6:35–38). Ele é um
revelador e profeta (Mosias 8:13–16).
No Livro de Mórmon, Amon ensinou
que apenas um vidente poderia usar
intérpretes especiais, ou o Urim e
Tumim (Mosias 8:13; 28:16). O vidente
conhece o passado, o presente e o
futuro. Na Antiguidade, o profeta era
muitas vezes chamado de vidente (1 Sam. 9:9; 2 Sam. 24:11).

Joseph Smith é o grande vidente dos últimos dias (D&C 21:1; 135:3). Além disso,
os membros da Primeira Presidência e do Conselho dos Doze são apoiados como
profetas, videntes e reveladores” (Guia para Estudo das Escrituras, “Vidente”,
scriptures.LDS.org; grifo do autor).

O Élder John A. Widtsoe (1872–1952), do Quórum dos Doze Apóstolos, explicou:

CAPÍTULO 1

7



“Vidente é alguém que enxerga com olhos espirituais. É alguém que percebe o
significado do que parece obscuro para os demais; portanto, é um intérprete e
esclarecedor da verdade eterna. (…) Em resumo, é alguém que vê e que caminha
na luz do Senhor com os olhos abertos (ver Mosias 8:15–17)” (Evidences and
Reconciliations [Evidências e Reconciliações], org. G. Homer Durham, 3 vols., vol. 1,
1960, p. 258).

O Presidente Joseph Fielding Smith (1876–1972) disse que um dos seus
conselheiros possuía o dom da vidência:

“O Presidente Harold B. Lee é um pilar de verdade e retidão, um verdadeiro
vidente, que possui grande força espiritual, discernimento e sabedoria e cujo
conhecimento e entendimento da Igreja e suas necessidades nenhum outro
homem possui” (Conference Report, abril de 1970, p. 114; ou Improvement Era,
junho de 1970, p. 27).

1.6.3
Revelador
Como reveladores, a Primeira Presidência e o Quórum dos Doze Apóstolos tornam
conhecida a vontade do Senhor para a Igreja e a humanidade em geral. Eles
revelam Sua vontade tanto em assuntos espirituais como temporais embora
todas as coisas sejam espirituais para o Senhor (ver D&C 29:34). Eles ensinam
doutrina, dirigem os quóruns do sacerdócio, orientam as auxiliares, supervisionam
a construção de capelas e templos e fazem qualquer outra coisa que seja necessária
para que o evangelho role “até os confins da Terra, como a pedra cortada da
montanha, sem mãos, rolará até encher toda a Terra” (D&C 65:2).

O Élder John A. Widtsoe (1872–1952) ensinou:

“Um revelador dá a conhecer, com a ajuda do Senhor, algo que era desconhecido.
Pode ser uma verdade nova ou esquecida, ou uma aplicação nova ou esquecida de
uma verdade que todos conhecem e que diz respeito às necessidades da
humanidade” (Evidences and Reconciliations, p. 258).

1.7
Os Profetas Nos Ajudam a Edificar a Fé em Jesus Cristo
Ouvir e seguir as palavras dos profetas vivos fortalece nossa fé em Jesus Cristo (ver
Romanos 10:17). O Profeta Joseph Smith (1805–1844) ensinou: “A fé vem por
ouvir a palavra de Deus, por meio do testemunho dos servos de Deus; esse
testemunho é sempre acompanhado pelo Espírito de profecia e revelação (ver
Apocalipse 19:10)” (History of the Church, vol. 3, p. 379; grifo do autor). Os profetas
declaram a palavra de Deus pelo espírito de profecia para que aqueles que os
ouvirem exercitem a fé em Jesus Cristo.

Como Deus ama Seus Filhos e “conhecendo as calamidades que adviriam aos
habitantes da Terra” (D&C 1:17), o Pai Celestial deu uma solução para esse
problema: restaurou a plenitude do evangelho de Jesus Cristo por intermédio do
Profeta Joseph Smith. Dessa forma, o Senhor preparou o caminho para que “a fé
(…) aumente na Terra” (D&C 1:21). Ele prometeu: “E ainda que passem os céus e a
Terra, minha palavra não passará, mas será toda cumprida, seja pela minha própria
voz ou pela voz de meus servos, é o mesmo” (D&C 1:38). Quando ouvimos a

CAPÍTULO 1

8



Interior do Centro de Conferências durante
uma conferência geral da Igreja

palavra do Senhor por meio dos ensinamentos dos profetas e testemunhamos seu
cumprimento, nossa fé cresce. Essa fé nos traz paz, esperança e alegria mesmo em
um mundo cheio de dúvidas, iniquidade e tragédias.

1.8
Os Ensinamentos dos Profetas São para o Nosso Bem
Para aqueles que se sentem tentados a não dar ouvidos aos conselhos e às
admoestações dos profetas, o Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008)
deu-nos esta garantia:

“Por favor, reconheçam que nossas súplicas não são motivadas por desejo egoísta.
Reconheçam que nossas advertências não deixam de ter fundamento e razão.
Reconheçam que as decisões de discorrer sobre diversos assuntos não são tomadas
sem prévia deliberação, debate e oração. Reconheçam que nossa única ambição é
ajudar cada um de vocês em seus problemas, suas lutas, sua família e sua vida. (…)

Não temos qualquer desejo egoísta (…), apenas o de que nossos irmãos sejam
felizes, que a paz e o amor reinem em seus lares e que sejam abençoados pelo
poder do Todo-Poderoso em suas várias atividades em retidão” (“A Igreja
Prossegue”, A Liahona, janeiro de 1993, p. 64).

1.9
Sentiremos Segurança ao Conhecer e Aplicar os Ensinamentos dos
Profetas Vivos
Os perigos temporais e espirituais que
enfrentamos no mundo de hoje são
uma evidência de como precisamos de
orientação profética. O Presidente
James E. Faust (1920–2007), da
Primeira Presidência, descreveu como
podemos ser protegidos desses perigos:

“Foi-nos prometido que o Presidente
da Igreja, como o revelador para a
Igreja, receberá orientação para todos
nós. Nossa segurança depende de
darmos ouvidos àquilo que ele diz e
seguirmos seus conselhos”
(“Revelação Contínua”, A Liahona,
agosto de 1996, p. 6; grifo do autor).

O Élder Quentin L. Cook, do Quórum
dos Doze Apóstolos, deu um exemplo
de como um ensinamento profético
protegeu do perigo alguns membros
fiéis da Igreja:

“Os profetas são inspirados a dar-nos prioridades proféticas para nos
proteger dos perigos. Como exemplo, o Presidente Heber J. Grant, que foi profeta
de 1918 a 1945, foi inspirado a ressaltar o cumprimento da Palavra de Sabedoria
(ver Ensinamentos dos Presidentes da Igreja: Heber J. Grant, 2002, pp. 189–197), o

CAPÍTULO 1

9



princípio com promessa revelado pelo Senhor ao Profeta Joseph (ver D&C 89). Ele
salientou a importância de não fumar ou ingerir bebidas alcoólicas e orientou os
bispos a analisar esses princípios nas entrevistas de recomendação para o templo.

Naquela época, o fumo era aceito pela sociedade como uma conduta adequada e
até glamorosa. A medicina aceitava o fumo sem grandes preocupações, porque os
estudos científicos que ligavam o fumo a vários tipos de câncer ainda estavam bem
longe no futuro. O Presidente Grant admoestou-nos com grande veemência, e
ficamos conhecidos como um povo que não bebe e não fuma. (…)

A obediência à Palavra de Sabedoria deu a nossos membros, especialmente aos
jovens, uma vacina preventiva contra o uso das drogas e dos terríveis problemas de
saúde e riscos morais” (“Dar Ouvidos às Palavras do Profeta”, A Liahona, maio de
2008, pp. 48–49; grifo do autor).

O Élder M. Russell Ballard, do Quórum dos Doze Apóstolos, advertiu-nos
dizendo que, como o fato de seguirmos as palavras do profeta vivo traz segurança,
devemos tomar cuidado com os obstáculos que nos impedem de dar ouvidos a suas
palavras:

“É algo grandioso, meus irmãos e irmãs, termos um profeta de Deus em nosso
meio. (…) Quando ouvimos o conselho do Senhor expresso por meio das palavras
do Presidente da Igreja, nossa reação deve ser positiva e imediata. A história
demonstra que há segurança, paz, prosperidade e felicidade quando se reage ao
conselho profético como fez Néfi na Antiguidade: ‘Eu irei e cumprirei as ordens do
Senhor’ (1 Néfi 3:7).

Conhecemos a experiência de Naamã, que era leproso e que, quando finalmente
conseguiu comunicar-se com o Profeta Eliseu, foi instruído desta maneira: ‘Vai, e
lava-te sete vezes no Jordão, e a tua carne te será restaurada, e ficarás purificado’
(2 Reis 5:10).

A princípio, Naamã não queria seguir o conselho de Eliseu. Não conseguia
compreender aquilo que lhe fora solicitado fazer — lavar-se sete vezes no rio
Jordão. Em outras palavras, o orgulho e a obstinação impediam-no de receber a
bênção do Senhor por meio de Seu profeta. Ele finalmente desceu e ‘mergulhou no
Jordão sete vezes, conforme a palavra do homem de Deus; e a sua carne foi
restaurada, como a carne de um menino, e ficou purificado’ (2 Reis 5:14).

Como Naamã deve ter-se sentido humilde ao perceber quão perto esteve de
permitir que o próprio orgulho e a falta de interesse em ouvir o conselho do profeta
o impedissem de receber uma bênção tão extraordinária e purificadora. Como é
lamentável ver como muitos de nós podem estar perdendo as grandes e
maravilhosas bênçãos que nos foram prometidas porque não ouvimos e, por
conseguinte, não fazemos as coisas relativamente simples que o nosso profeta diz
que devemos fazer hoje em dia. (…)

Faço-lhes uma promessa hoje. É uma promessa simples, mas verdadeira. Se
escutarem o profeta e os apóstolos vivos e derem ouvidos ao nosso conselho,
vocês não se desviarão do caminho” (“Suas Palavras Recebereis”, A Liahona,
julho de 2001, pp. 80–81; grifo do autor).

CAPÍTULO 1

10



O Presidente Dieter F. Uchtdorf, da Primeira Presidência, lembrou-nos das
bênçãos que recebemos quando colocamos em prática as respostas inspiradas
dadas a nós pelo profeta:

“Temos um profeta vivo sobre a face da Terra (…). Ele sabe de nossas dificuldades e
nossos temores. Ele tem respostas inspiradas. (…)

Os profetas nos falam em nome do Senhor e com clareza. Como confirma o Livro
de Mórmon: ‘Pois o Senhor Deus dá luz ao entendimento; porque fala aos homens
de acordo com sua língua, para que compreendam’ (2 Néfi 31:3).

É nossa responsabilidade não apenas ouvir ao Senhor, mas também colocar
Sua palavra em prática, para que possamos reivindicar as bênçãos das ordenanças
e dos convênios do evangelho restaurado. Ele disse: ‘Eu, o Senhor, estou obrigado
fazeis o que eu digo; mas quando não o fazeis, não tendes promessa alguma’ (D&C
82:10).

Pode haver momentos em que nos sintamos assoberbados, magoados ou à beira do
desânimo ao tentarmos arduamente ser membros perfeitos da Igreja. Estejam
seguros de que existe um bálsamo em Gileade. Ouçamos os profetas modernos,
que nos ajudam a concentrar-nos nas coisas que são essenciais ao plano do Criador
para o destino eterno de Seus filhos” (“A Igreja Mundial É Abençoada pela Voz dos
Profetas”, A Liahona, novembro de 2002, p. 12; grifo do autor).

1.10
Uma de Nossas Maiores Necessidades É Ouvir os Profetas
O Presidente Harold B. Lee (1899–1973) explicou sobre a importância de dar
ouvidos ao conselho do profeta mesmo quando nossa própria opinião discorda
desse conselho:

“A única segurança que temos como membros da Igreja é proceder exatamente
como o Senhor orientou a Igreja no dia em que ela foi organizada. Precisamos
aprender a dar ouvidos às palavras e aos mandamentos que o Senhor nos dá por
intermédio de Seu profeta, ‘à medida que ele os receber, andando em toda
santidade diante de mim; (…) como de minha própria boca, com toda paciência e
fé’ (D&C 21:4–5). Algumas coisas exigirão paciência e fé. Talvez nem tudo o que
provenha das autoridades da Igreja seja de seu inteiro agrado. Pode ser que vá de
encontro a seus pontos de vista políticos ou sociais. Algumas coisas talvez
interfiram em sua vida social. Mas, se vocês ouvirem tais palavras como se saíssem
da boca do próprio Senhor, com paciência e fé, a promessa é que ‘as portas do
inferno não prevalecerão contra vós; sim, e o Senhor Deus afastará de vós os
poderes das trevas e fará tremerem os céus para o vosso bem e para a glória de seu
nome’ (D&C 21:6)” (Conference Report, outubro de 1970, pp. 152–153; ou
Improvement Era, dezembro de 1970, p. 126; ver também Ensinamentos dos
Presidentes da Igreja: Harold B. Lee, pp. 84–85).

O Élder Robert D. Hales, do Quórum dos Doze Apóstolos, assegurou-nos que
estaremos livres de “dores desnecessárias” caso sigamos o conselho profético:

“Se seguirmos os conselhos dados pelos profetas, não traremos dores
desnecessárias e autodestruição para a nossa vida na mortalidade. Isso não significa
que não teremos dificuldades. Teremos. Não significa que não seremos testados.

CAPÍTULO 1

11



Seremos, pois isso faz parte de nosso propósito na Terra. Mas, se ouvirmos o
conselho de nosso profeta, vamos nos tornar mais fortes e ser capazes de passar
nos testes da mortalidade. Teremos esperança e alegria. Todas as palavras de
conselho dos profetas foram dadas para que nós nos fortalecêssemos e fôssemos
capazes de elevar e fortalecer os outros” (“Escutem a Voz do Profeta e Obedeçam”,
A Liahona, julho de 1995, p. 17; ver também Mosias 2:41; D&C 59:23).

Pontos a Ponderar

Tarefas Sugeridas

• De acordo com os comentários deste capítulo, por que precisamos dos ensinamentos dos profetas vivos além do que os profetas
escreveram nas escrituras?

• De que maneira sua vida seria diferente se você não tivesse os ensinamentos dos profetas vivos?

• O Élder M. Russell Ballard mencionou que o orgulho é um dos maiores obstáculos que impedem as pessoas de seguirem o
profeta. Que outros obstáculos você poderia citar? O que podemos fazer para vencer ou evitar esses obstáculos?

• Escreva três pequenos parágrafos explicando com suas palavras os termos profeta, vidente e revelador. Quais são as diferenças
entre esses títulos? Por que essas diferenças são importantes?

• Escreva sobre a veracidade da seguinte declaração: Os membros de A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias não
podem aceitar o Senhor e ao mesmo tempo rejeitar Seu profeta.

CAPÍTULO 1

12



CAPÍTULO 2

O Profeta Vivo: O
Presidente da Igreja

Introdução
O Presidente da Igreja preside todos os quóruns do
sacerdócio e os membros da Igreja de maneira geral. O
Presidente James E. Faust (1920–2007), da Primeira
Presidência, explicou: “Ele é o apóstolo sênior na Terra. Foi
ordenado e designado como o profeta, vidente e revelador
para o mundo. Foi apoiado como Presidente da Igreja. Ele é o
sumo sacerdote presidente de todo o sacerdócio da Terra.
Apenas ele tem todas as chaves do reino e a autoridade para
usá-las além do Senhor Jesus Cristo, que é o Cabeça desta
Igreja e a principal pedra de esquina” (“Revelação
Contínua”, A Liahona, agosto de 1996, p. 4).

O Élder Mark E. Petersen (1900–1984), do Quórum dos
Doze Apóstolos, testificou que o profeta vivo é o porta-voz
do Senhor para a Igreja e o mundo: “As pessoas que não são

membros desta Igreja podem não ter noção do enorme
significado do ministério do profeta. Alguns santos dos
últimos dias, da mesma forma, ainda não descobriram isso.
Mas o Presidente da Igreja é de fato um profeta, levantado
nestes últimos dias para dar orientação inspirada, não
somente para os membros da Igreja, mas para toda a
humanidade em todos os lugares” (“A People of Sound
Judgment” [Um Povo Sensato], Ensign, julho de 1972, p. 40).

Um estudo meticuloso deste capítulo vai aumentar sua
admiração pelo Presidente da Igreja e pelas chaves de
autoridade do sacerdócio que ele possui e ajudá-lo a
entender como os que dão ouvidos a seus conselhos vivem
em segurança.

Comentários
2.1
O Profeta Vivo Possui Todas as Chaves do Sacerdócio
O Presidente Boyd K. Packer (1924–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos,
contou uma experiência na qual o Presidente Spencer W. Kimball (1895–1985)
declarou que ele, o Presidente da Igreja, possuía as chaves do sacerdócio:

“Em 1976, após uma conferência em Copenhague, na Dinamarca, o Presidente
Spencer W. Kimball convidou-nos a ir até uma pequena igreja para ver as estátuas
de Cristo e dos Doze Apóstolos de Bertel Thorvaldsen. O Christus se ergue em um
nicho acima do altar. Dispostos em sequência, nas laterais da capela,
encontravam-se as estátuas dos Doze, com Paulo substituindo Judas Iscariotes.

O Presidente Kimball disse ao velho zelador que, na mesma época em que
Thorvaldsen criava aquelas lindas esculturas na Dinamarca, a restauração do
evangelho de Jesus Cristo ocorria nos Estados Unidos e apóstolos e profetas
recebiam a autoridade daqueles que a possuíram na Antiguidade.

Reunindo os presentes junto de si, ele disse ao zelador: ‘Nós somos apóstolos vivos
do Senhor Jesus Cristo’ e, indicando Élder Pinegar, disse: ‘Este homem aqui é um
setenta como aqueles mencionados no Novo Testamento’.

Estávamos em pé ao lado da estátua de Pedro, a quem o escultor retratara com
chaves nas mãos, simbolizando as chaves do reino. O Presidente Kimball disse:
‘Nós possuímos as verdadeiras chaves, como Pedro possuía, e as usamos todos
os dias’.

13



As mesmas chaves e poderes do sacerdócio
que o Profeta Joseph Smith possuía
continuam na Terra hoje.

Então, tive uma experiência de que nunca me esquecerei. O Presidente Kimball,
aquele profeta tão manso, voltou-se para o Presidente Johan H. Benthin, da Estaca
Copenhague e, com voz imperativa, disse: ‘Quero que diga a todos os prelados
[líderes religiosos] da Dinamarca que eles não possuem as chaves! Eu possuo as
chaves!’

O que ocorreu comigo foi uma experiência conhecida dos santos dos últimos dias,
porém difícil de ser descrita a alguém que ainda não a tenha vivenciado — uma luz,
um poder atravessando a alma — e eu sabia que, indiscutivelmente, ali estava o
profeta vivo que possuía as chaves” (“O Escudo da Fé, A Liahona, julho de 1995,
pp. 7–8).

O profeta possui os poderes, os dons e as bênçãos que o qualificam para atuar em
qualquer ofício da Igreja (ver D&C 46:29; 107:91–92). O Élder Bruce R. McConkie
(1915–1985), do Quórum dos Doze Apóstolos, mostrou quais são as
responsabilidades do Presidente da Igreja, o profeta vivo:

“Ele é o cabeça do reino de Deus na Terra, o comandante supremo da Igreja, o
‘presidente do sumo sacerdócio da Igreja; ou, em outras palavras, o Sumo
Sacerdote Presidente do Sumo Sacerdócio da Igreja’ (D&C 107:65–66). Seu dever é
‘presidir toda a Igreja’ (D&C 107:91).

Ele é o único homem na Terra hoje em dia que pode tanto possuir as chaves do
reino como usá-las em sua plenitude (D&C 132:7). Pela autoridade investida
nele, todas as ordenanças do evangelho são realizadas, todo o ensino das
verdades de salvação é autorizado; e, por meio das chaves que ele possui, a
própria salvação é colocada à disposição dos homens de sua época” (Mormon
Doctrine, 2ª ed., 1966, pp. 591–592; grifo do autor).

O Presidente Gordon B. Hinckley
(1910–2008) explicou como as chaves
do sacerdócio continuam a existir desde
o Profeta Joseph Smith até o profeta
vivo atual nesta dispensação:

“Essa mesma autoridade possuída por
Joseph, esses mesmos poderes e essas
mesmas chaves que eram a própria
essência de seu direito divinamente
concedido para presidir, foram
concedidos por ele aos Doze Apóstolos,
com Brigham Young à frente. Desde
esse momento, todos os presidentes da
Igreja que chegaram a esse ofício mais
elevado e sagrado saíram do Conselho
dos Doze. Cada um desses homens foi
abençoado com o Espírito e o poder de
revelação do alto. Há uma cadeia
ininterrupta de Joseph Smith, Jr., até
Spencer W. Kimball (que era o
Presidente da Igreja na época). Disso
presto solene testemunho hoje. Esta Igreja está alicerçada na palavra de profecia e

CAPÍTULO 2

14



O Profeta Joseph Smith recebeu revelações
de Deus.

revelação — edificada, como dizia Paulo aos efésios, ‘sobre o fundamento dos
apóstolos e dos profetas, de que Jesus Cristo é a principal pedra da esquina’
(Efésios 2:20)”(“O Documento de Joseph Smith III e as Chaves do Reino”, A
Liahona, agosto de 1981, p. 33).

2.2
O Profeta É o Porta-Voz do Senhor
O Presidente Harold B. Lee
(1899–1973) declarou que os santos
nunca precisaram ser enganados, pois o
Senhor estabeleceu um canal de
instrução inequívoco:

“Quando há algo a ser dito que
difere do que o Senhor já nos disse
antes, Ele o dirá ao profeta, não a um
João, José ou Manoel pedindo carona
na estrada, como já ouvi contarem,
tampouco a alguém que desmaiou e
falou de uma revelação depois que
voltou a si, como conta outra história.
Eu já disse uma vez e repito: ‘Você acha
que, enquanto o Senhor tiver Seu
profeta na Terra, Ele vai utilizar
subterfúgios para revelar coisas a Seus
filhos? É para isso que Ele tem um
profeta e, quando Ele tiver alguma coisa
para revelar à Igreja, Ele dirá ao
Presidente, e o Presidente fará com que os presidentes das estacas e missões, bem
como as Autoridades Gerais fiquem cientes; e eles, por sua vez, vão comunicar às
pessoas qualquer mudança’” (“The Place of the Living Prophet, Seer, and
Revelator” [O Papel do Profeta Vivo, Vidente e Revelador], discurso proferido para
educadores religiosos do Sistema Educacional da Igreja, 8 de julho de 1964, p. 11;
grifo do autor).

O Presidente Ezra Taft Benson (1899–1994) ensinou que devemos dar valor às
palavras do profeta mais do que as de qualquer outra pessoa:

“De todos os homens mortais, deveríamos manter nossos olhos fitos firmemente
no capitão, o profeta, vidente e revelador, e Presidente de A Igreja de Jesus Cristo
dos Santos dos Últimos Dias. Esse é o homem mais próximo da fonte de água viva.
Há algumas orientações divinas para nós que só conseguimos receber por meio do
profeta. Uma boa maneira de medir seu relacionamento com o Senhor é avaliar
como você se sente com as palavras inspiradas de seu representante terreno, o
profeta presidente, e como age em relação a elas. As palavras inspiradas do
Presidente não devem ser menosprezadas. Todas as pessoas podem receber
revelação, e várias recebem revelações específicas para seus chamados. Mas apenas
um homem é o porta-voz de Deus para a Igreja e para o mundo, e ele é o
Presidente da Igreja. As palavras de todas as outras pessoas devem ser avaliadas em

CAPÍTULO 2

15



relação às suas palavras inspiradas” (“Jesus Cristo — Dádivas e Esperanças”, A
Liahona, abril de 1977, p. 23).

2.3
O Senhor Guia a Igreja por Revelação Contínua a Seu Profeta
O Senhor revela Sua mente e vontade a Seu profeta. O Presidente Spencer W.
Kimball (1895–1985) testificou que os céus ainda estão abertos e que o Senhor
guia Sua Igreja diariamente:

“Presto testemunho ao mundo hoje de que, mais de um século e meio atrás, o teto
de ferro se rompeu; os céus abriram-se de novo e desde esse momento as
revelações são contínuas. (…)

Desde aquele dia decisivo em 1820, outras escrituras foram sendo dadas num fluxo
interminável, inclusive as numerosas e imprescindíveis revelações enviadas por
Deus a Seus profetas na Terra. (…)

Testificamos ao mundo que continuamos a receber revelações e que os cofres e
arquivos da Igreja contêm essas revelações que nos são dadas mês a mês, dia
a dia. Testificamos também que, desde 1830, quando A Igreja de Jesus Cristo dos
Santos dos Últimos Dias foi organizada, e assim continuará para sempre, há um
profeta, reconhecido por Deus e Seu povo, que continuará a interpretar a mente e a
vontade do Senhor.

Agora, uma palavra de advertência: não cometamos o mesmo erro dos antigos.
Inúmeras pessoas do mundo sectário moderno acreditam em Abraão, Moisés e
Paulo, mas resistem em acreditar nos profetas de hoje. Os antigos também
aceitavam os profetas de épocas anteriores, mas acusavam e amaldiçoavam os que
lhes eram contemporâneos.

Em nossa época, como no passado, muitas pessoas acham que, se houver
revelação, ela virá de maneira extraordinária, numa demonstração dramática. Para
muitos, é difícil de aceitar como revelação várias coisas que foram ditas no tempo
de Moisés, no tempo de Joseph Smith e neste ano em que estamos — aquelas
revelações que chegam na forma de impressões profundas e inexpugnáveis à mente
e ao coração dos profetas como o orvalho do céu ou como a luz do dia, dissipando
as trevas da noite.

Por esperarem manifestações espetaculares, algumas pessoas não estão
suficientemente atentas ao fluxo constante de comunicações reveladas. Digo-lhes
com a mais profunda humildade, mas também com o poder e a força do vibrante
testemunho que tenho na alma que, do profeta da Restauração até o profeta atual,
a linha de comunicação jamais foi interrompida, a autoridade é contínua; uma
luz resplandecente e penetrante continua a brilhar. A voz do Senhor é uma melodia
constante e, ao mesmo tempo, roga a nós com grande poder. Por quase um século
e meio, não houve interrupções” (“Revelação: A Palavra do Senhor aos Seus
Profetas”, A Liahona, outubro de 1977, pp. 77–78; grifo do autor).

CAPÍTULO 2

16



Como nos dias de Noé, os profetas de hoje
falam com voz de advertência.

2.4
A Palavra do Senhor ao Profeta Vivo Chega no Momento Oportuno e É de
Extrema Importância para Nós Hoje
O mundo está em constante mudança. Problemas novos e diferentes e muitas
variações dos problemas antigos criam dificuldades para nós continuamente. Nosso
sábio e bondoso Pai Celestial conhece todas as coisas antes que elas aconteçam e
revela respostas e soluções por meio do Seu profeta conforme necessário. Além de
interpretar e reiterar as escrituras existentes, o profeta desempenha o papel de um
agente por meio do qual o Senhor pode dar novas escrituras, de acordo com a
necessidade das pessoas. Ao falar sob a orientação do Espírito Santo, as palavras
do profeta vivo têm precedência sobre qualquer declaração feita a respeito do
mesmo assunto. Seu conselho inspirado está em harmonia com as verdades
eternas contidas nas obras-padrão e concentra-se nas necessidades e condições de
sua época.

As doutrinas são eternas e não mudam; contudo, o Senhor, por intermédio de Seu
profeta, pode mudar as práticas e os programas de acordo com as necessidades das
pessoas. Os exemplos a seguir ilustram esse princípio:

1. A lei de Moisés foi dada aos filhos de Israel como “aio, para [conduzi-los] a
Cristo” (Gálatas 3:24; ver também a Tradução de Joseph Smith, em Gálatas
3:24, nota de rodapé b), mas foi cumprida quando a lei do evangelho foi dada
por Jesus Cristo (ver Gálatas 3:23–25; Mosias 13:27–35; 3 Néfi 9:15–20).

2. Quando Jesus esteve na Terra, o evangelho foi ensinado de maneira geral
somente aos da casa de Israel (ver Mateus 10:5–6; 15:24; Marcos 7:25–27).
Depois de Sua Ressurreição, Jesus ordenou aos apóstolos que pregassem o
evangelho a todas as pessoas (ver Marcos 16:15; Atos 10).

3. Na época de Moisés, o Sacerdócio de Melquisedeque foi tirado dos israelitas em
geral e o Sacerdócio Aarônico foi dado apenas aos levitas (ver D&C 84:24–26;
ver também Números 8:10–22; Hebreus 7:5). No tempo de Cristo e Seus
apóstolos, o Sacerdócio de Melquisedeque voltou a ser acessível e o Sacerdócio
Aarônico foi oferecido a homens que não eram levitas (ver Lucas 6:13–16;
Filipenses 1:1; Hebreus 7:11–12). Hoje, “todo homem da Igreja fiel e digno
[pode] receber o santo sacerdócio, com o poder para exercer sua autoridade
divina” (Declaração Oficial 2).

O Presidente John Taylor (1808–1887)
mencionou os profetas do Velho
Testamento para ilustrar que novas
revelações são necessárias para as novas
gerações:

“Precisamos de uma árvore viva; uma
fonte viva; conhecimentos atualizados
procedentes do sacerdócio vivo dos
céus, por intermédio do sacerdócio da
Terra. (…) Da época em que Adão
primeiramente comunicou-se com
Deus à época em que João recebeu sua

CAPÍTULO 2

17



mensagem na Ilha de Patmos, ou àquela em que os céus se abriram a Joseph Smith,
sempre foi necessário receber novas revelações, adequadas à situação específica na
qual a igreja ou indivíduo estivesse.

As revelações feitas a Adão não ensinaram Noé a construir a arca; nem as de Noé
diziam a Ló que abandonasse Sodoma e nenhuma delas falava da saída dos filhos
de Israel do Egito. Essas pessoas receberam as revelações de que precisavam e o
mesmo aconteceu com Isaías, Jeremias, Ezequiel, Jesus, Pedro, Paulo, João e Joseph.
(…) O mesmo tem de acontecer conosco” (Ensinamentos dos Presidentes da Igreja:
John Taylor, 2001, p. 158).

O Presidente Wilford Woodruff (1807–1898) falou a respeito de uma reunião na
qual estavam presentes o Profeta Joseph Smith e Brigham Young:

“O irmão Joseph virou-se para o irmão Brigham Young e disse: ‘Irmão Brigham,
quero que você suba ao púlpito e nos diga qual é o seu ponto de vista referente aos
oráculos vivos e a palavra escrita de Deus’. O irmão Brigham foi até o púlpito,
pegou a Bíblia e a colocou na sua frente; pegou o Livro de Mórmon e o colocou na
sua frente; pegou o livro de Doutrina e Convênios e o colocou na sua frente, então
disse: ‘Aqui está a palavra escrita de Deus para nós, referente à obra de Deus desde
o princípio do mundo, quase, até nossos dias’, disse ele. ‘Mas, quando comparados
aos oráculos vivos [profetas vivos], esses livros nada significam para mim; esses
livros não transmitem a palavra de Deus diretamente para nós, como as palavras de
um profeta ou de um homem que possui o santo sacerdócio em nossos dias e em
nossa geração. Prefiro ter os oráculos vivos a ter todos os escritos dos livros.’
Esse foi o rumo que tomou o seu discurso. Quando terminou, o irmão Joseph disse
para a congregação: ‘O irmão Brigham disse-lhes a palavra do Senhor e disse-lhes
a verdade’” (Conference Report, outubro de 1897, pp. 22–23; grifo do autor).

O Presidente Boyd K. Packer (1924–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos,
ensinou que os princípios e as doutrinas do evangelho não se alteram mesmo que
as práticas da Igreja tenham de ser ajustadas ocasionalmente: “Os procedimentos,
os programas, as normas administrativas, até alguns assuntos referentes à
organização estão sujeitos a mudanças. De fato, temos bastante liberdade para
alterá-los e somos até obrigados a fazê-lo de tempos em tempos. Mas os princípios,
as doutrinas nunca mudam” (“Princípios”, A Liahona, outubro/novembro de 1985,
p. 39).

CAPÍTULO 2

18



2.5
O Senhor Nunca Permitirá Que o Profeta Vivo Desvie a Igreja

O Presidente Wilford Woodruff (1807–1898) declarou que podemos ter inteira
confiança na direção que o profeta está conduzindo a Igreja:

“O Senhor jamais permitirá que eu ou qualquer outro homem que presida
esta Igreja vos desvie do caminho verdadeiro. Isso não faz parte do plano. Não
é a intenção de Deus. Se eu tentasse fazê-lo, o Senhor me afastaria de meu lugar, o
mesmo acontecendo com qualquer outro que tentasse afastar os filhos dos homens
dos oráculos de Deus e de seus deveres” (Declaração Oficial 1, “Trechos de Três
Discursos do Presidente Wilford Woodruff a Respeito do Manifesto”; grifo
do autor).

O Presidente Harold B. Lee (1899–1973) ensinou esse mesmo princípio:

“Prestem atenção àquele que o Senhor chamou e, sendo que me encontro nessa
posição, digo-lhes que vocês não precisam se preocupar com o fato de o Presidente
da Igreja desviar o povo, porque o Senhor o removeria de seu lugar antes de
permitir que isso aconteça” (The Teachings of Harold B. Lee [Os Ensinamentos de
Harold B. Lee], ed. Clyde J. Williams, 1996, p. 533).

O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) deu uma certeza semelhante aos
membros da Igreja:

“A Igreja é verdadeira. Aqueles que a dirigem só têm um desejo: fazer a vontade do
Senhor. Eles buscam Sua orientação em todas as coisas. Nenhuma decisão
significativa que afete a Igreja e seus membros é tomada sem que se reflita sobre o
assunto, em espírito de oração, consultando a fonte de toda a sabedoria para

CAPÍTULO 2

19



receber orientação. Sigam a liderança da Igreja. Deus não permitirá que sua
obra seja desviada” (“Não Vos Deixeis Enganar”, A Liahona, janeiro de 1984, p.
81; grifo do autor).

2.6
Algumas Pessoas Vão Acreditar em Profetas do Passado, Mas Rejeitar os
Profetas Vivos
Muitas pessoas reverenciam os profetas do passado, mas recusam-se a aceitar o
profeta do Senhor enviado para guiá-los em sua época (ver Helamã 13:24–26). O
Presidente Harold B. Lee (1899–1973) contou sobre uma experiência que ilustra
essa tendência nas pessoas:

“Tenho um grande amigo em Nova York que é banqueiro. Há alguns anos, quando
o encontrei na companhia do Presidente Jacobson, que na época presidia a Missão
dos Estados do Leste, tivemos uma conversa bem interessante. O Presidente
Jacobson tinha dado ao meu amigo um exemplar do Livro de Mórmon, que ele leu,
dizendo com muito entusiasmo que as filosofias do livro eram extraordinárias.
Quase no fim do expediente, meu amigo ofereceu-se para levar-nos até a casa da
missão em sua limusine, o que aceitamos. No caminho, enquanto meu amigo
falava sobre o Livro de Mórmon e o respeito que tinha por seus ensinamentos,
perguntei: ‘Então, por que você não toma uma atitude em relação a isso? Se você
aceita o Livro de Mórmon, o que está esperando? Por que não se filia à Igreja? Por
que não aceita Joseph Smith como profeta?’ E ele respondeu pensativo: ‘Acho que
tudo se deve ao fato de que Joseph Smith é de uma época muito próxima à minha.
Se ele tivesse vivido há dois mil anos, acho que acreditaria. Mas, como ele viveu há
muito poucos anos, creio que é por isso que não consigo aceitá-lo [como profeta]’.

Esse homem estava dizendo: ‘Acredito em profetas que já morreram, que viveram
há dois mil anos ou mais, mas tenho muita dificuldade de acreditar em um profeta
vivo’. Essa atitude também é em relação a Deus. Dizer que os céus estão fechados e
que não há revelação em nossa época é o mesmo que dizer que não acreditamos
num Cristo vivo ou no profeta de Deus atual, que acreditamos somente naqueles
que já morreram. Por isso, o termo ‘profeta vivo’ tem um grande significado” (“The
Place of the Living Prophet, Seer, and Revelator” [O Papel do Profeta Vivo, Vidente
e Revelador], discurso para educadores religiosos do Sistema Educacional da Igreja,
8 de julho de 1964, p. 2).

Professar uma crença em profetas mortos e rejeitar o profeta vivo é um problema
bastante antigo. Alguns fariseus da época de Jesus Cristo rejeitaram o Cristo vivo
embora aceitassem o Profeta Moisés, que guiara Israel há mais de mil anos. Esses
fariseus injuriaram um homem a quem Jesus tinha curado, dizendo:

“Discípulo dele sejas tu; nós, porém, somos discípulos de Moisés.

Nós bem sabemos que Deus falou a Moisés, mas este não sabemos de onde é”
(João 9:28–29; ver também Mateus 23:29–30, 34; Helamã 13:24–29).

CAPÍTULO 2

20



A turba cercando a Cadeia de Carthage

O Presidente Harold B. Lee
(1899–1973) ensinou que acreditar em
revelação é algo que tem de incluir os
ensinamentos do profeta atual:

“Logo depois que o Presidente David
O. McKay anunciou à Igreja que os
membros do Primeiro Conselho dos
Setenta seriam ordenados sumo
sacerdotes para ampliar sua utilidade e
para dar-lhes autoridade para agir
quando nenhuma outra Autoridade
Geral pudesse estar presente, um dos
setenta que eu conhecia (…) ficou bastaste incomodado. Ele me disse o seguinte:
‘O Profeta Joseph Smith não disse que era contrário à ordem do céu nomear sumo
sacerdotes como presidentes do Primeiro Conselho dos Setenta?’ Respondi: ‘Sim,
sei que ele disse isso, mas você já parou para pensar que o que era contrário à
ordem do céu em 1840 pode não ser contrário à ordem do céu em 1960?’ Ele
não tinha pensado nisso. Estava novamente seguindo um profeta morto e
esquecendo-se de que havia um profeta vivo hoje. Por isso é tão importante
salientarmos a palavra vivo.

Há vários anos, quando eu era um jovem missionário, visitei Nauvoo e Carthage
com o meu presidente de missão e realizamos uma reunião missionária no quarto
que serviu de cela para Joseph e Hyrum e onde eles foram mortos. O presidente da
missão falou dos eventos históricos que culminaram com o martírio e depois
encerrou com esta declaração bastante significativa: ‘Quando o Profeta Joseph
Smith foi martirizado, muitos santos morreram espiritualmente com ele’. O mesmo
aconteceu quando Brigham Young e John Taylor morreram. (…) Alguns membros
da Igreja morreram espiritualmente com Wilford Woodruff, Lorenzo Snow, Joseph
F. Smith, Heber J. Grant e George Albert Smith. Atualmente algumas pessoas
estão dispostas a acreditar em alguém que já morreu e aceitar suas palavras
como tendo mais relevância do que as de uma autoridade que está viva hoje”
(Stand Ye in Holy Places [Permanecei em Lugares Santos], 1974, pp. 152–153; grifo
do autor).

Pontos a Ponderar

Tarefas Sugeridas

• Por que é importante entender que existe apenas uma pessoa na Terra por vez que possui todas as chaves do sacerdócio e
administra a forma como devem ser usadas?

• Quais são as vantagens de termos as palavras de um profeta vivo se já temos as palavras dos profetas antigos?

• O Senhor prometeu que jamais permitirá que o profeta desvie a Igreja do caminho. De que maneira isso afeta a forma como você
escuta, lê e segue os ensinamentos do profeta vivo?

• Prepare uma pequena mensagem para a noite familiar usando (1) o que aprendeu neste capítulo, (2) as escrituras citadas neste
capítulo e (3) a seguinte declaração do Presidente Gordon B. Hinckley: “Ou temos um profeta ou não temos nada; e, tendo um
profeta, temos tudo” (“Graças Damos, ó Deus, por um Profeta”, A Liahona, outubro de 1992, p. 4).

CAPÍTULO 2

21



Material para Aprimoramento

Quatorze Princípios Fundamentais para Seguir o Profeta
Presidente Ezra Taft Benson, 1980 Devotional Speeches of the Year, 1981, pp. 26–30; grifo do autor.

Meus queridos irmãos e irmãs, sinto-me honrado por estar com vocês hoje. Vocês, caros alunos, fazem parte de uma
geração eleita, que talvez testemunhe o retorno do Senhor.

A Igreja hoje está crescendo não somente em número, mas em fidelidade, e o que é mais importante: esta jovem
geração, como grupo, é ainda mais fiel do que a geração antiga. Deus reservou vocês para a décima primeira hora —
o grande e terrível dia do Senhor. Será responsabilidade de vocês não apenas liderar o reino de Deus à vitória, mas
salvar sua própria alma e lutar para salvar sua família e honrar os princípios da nossa constituição inspirada [a

constituição americana].

Para ajudá-los a vencer as provas decisivas que os esperam, abordarei hoje diversas facetas de uma importante chave que, se
honrada, os fará vitoriosos, apesar da fúria de Satanás, e os coroará com a glória de Deus.

Daqui a alguns dias, vamos homenagear nosso profeta [o Presidente Spencer W. Kimball] pelo seu octogésimo quinto aniversário. Na
Igreja, cantamos o hino, “Graças Damos, Ó Deus, por um Profeta”. E aqui está a grande chave — seguir o profeta — e também os
14 princípios fundamentais de obediência a ele, o presidente de A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias.

Primeiro: O profeta é o único homem que fala pelo Senhor em todas as coisas.

Na seção 132, versículo 7, de Doutrina e Convênios, o Senhor fala do Profeta — o Presidente da Igreja: “Nunca há mais que um, na
Terra, ao mesmo tempo, a quem esse poder e as chaves desse sacerdócio são conferidas”.

Depois, na seção 21, versículos 4–6, Ele afirma:

“Portanto vós, ou seja, a igreja, dareis ouvidos a todas as palavras e mandamentos que ele vos transmitir à medida que ele os
receber, andando em toda santidade diante de mim;

Pois suas palavras recebereis como de minha própria boca, com toda paciência e fé.

Porque, assim fazendo, as portas do inferno não prevalecerão contra vós”.

Prestaram atenção no que o Senhor disse a respeito das palavras do profeta? Temos que “[dar] ouvidos a todas as [suas] palavras”
como se fosse da “própria boca” do Senhor.

Segundo: O profeta vivo é mais importante para nós do que as obras-padrão.

O Presidente Wilford Woodruff contou sobre um incidente interessante que ocorreu na época do Profeta Joseph Smith:

“Quero contar o que aconteceu em uma certa reunião a que assisti na cidade de Kirtland na minha juventude. Naquela reunião foram
ditas certas coisas, que também foram ditas hoje, a respeito dos oráculos vivos e a palavra de Deus escrita. Foi apresentado o mesmo
princípio — embora não com tantos detalhes como aqui — quando um líder da Igreja se levantou e falou sobre o assunto, dizendo:
‘Vocês têm a palavra de Deus diante de vocês aqui na Bíblia, no Livro de Mórmon e em Doutrina e Convênios; vocês têm a palavra de
Deus, e vocês que dão revelações devem dá-las de acordo com esses livros, porque neles está escrita a palavra de Deus. Devemos
restringir-nos a eles’.

Quando ele terminou, o irmão Joseph virou-se para o irmão Brigham Young e disse: ‘Irmão Brigham, quero que você suba ao púlpito
e nos diga qual é o seu ponto de vista referente aos oráculos vivos e a palavra escrita de Deus’. O irmão Brigham foi até o púlpito,
pegou a Bíblia e a colocou na sua frente; pegou o Livro de Mórmon e o colocou na sua frente; pegou o livro de Doutrina e Convênios
e o colocou na sua frente, então disse: ‘Aqui está a palavra escrita de Deus para nós, referente à obra de Deus desde o princípio do
mundo, quase, até nossos dias’, disse ele. ‘Mas, quando comparados aos oráculos vivos, esses livros nada significam para mim; esses
livros não transmitem a palavra de Deus diretamente para nós, como as palavras de um profeta ou de um homem que possui o santo

• Após ler as escrituras a seguir, explique a um amigo ou membro da família como o profeta vivo é como Moisés: Doutrina e
Convênios 28:2; 107:91–92; Moisés 1:3, 6.

CAPÍTULO 2

22



sacerdócio em nossos dias e em nossa geração. Prefiro ter os oráculos vivos a ter todos os escritos dos livros.’ Esse foi o rumo que
tomou o seu discurso. Quando terminou, o irmão Joseph disse à congregação: ‘O irmão Brigham disse-lhes a palavra do Senhor e
disse-lhes a verdade’” (Conference Report, outubro de 1897, pp. 22–23).

Terceiro: O profeta vivo é mais importante para nós do que um profeta morto.

O profeta vivo tem o poder de revelar o que é relevante para o mundo hoje. A revelação que Deus deu a Adão não instruiu Noé
quanto à construção da arca. Noé precisou receber sua própria revelação. Portanto, o profeta mais importante para vocês e para mim
é o que está vivo em nossos dias, em nossa época, e a quem o Senhor está revelando atualmente Sua vontade para nós. Da mesma
forma, a leitura mais importante que podemos fazer é a das palavras do profeta contidas (…) mensalmente nas revistas da Igreja.
Nosso roteiro de ação para os seis meses seguintes se encontra nos discursos da conferência geral, publicados na revista A Liahona.

Sou tão grato por saber que os discursos da conferência atual são estudados como parte de um dos nossos cursos de religião —
intitulado “Ensinamentos dos Profetas Vivos”, número 333. Recomendo que façam esse curso e sugiro que obtenham um exemplar
do manual mesmo que não possam fazer o curso. (…)

Tenham cuidado com quem tentar contrapor os profetas mortos aos profetas vivos, pois os profetas vivos sempre têm precedência.

Quarto: O profeta nunca fará a Igreja se desviar.

O Presidente Wilford Woodruff afirmou: “Digo a Israel: O Senhor jamais permitirá que eu ou qualquer outro homem que presida esta
Igreja vos desvie do caminho verdadeiro. Isso não faz parte do plano. Não é a intenção de Deus (The Discourses of Wilford Woodruff
[Discursos de Wilford Woodruff], seleção de G. Homer Durham, Salt Lake City: Bookcraft, 1946, pp. 212–213).

O Presidente Marion G. Romney contou sobre um incidente que lhe aconteceu:

“Lembro-me de que, há alguns anos, quando eu era bispo, pedi ao Presidente Heber J. Grant que discursasse em nossa ala. Após a
reunião, levei-o para casa. (…) Em pé, ao meu lado, ele colocou o braço em volta de meus ombros e disse: ‘Meu rapaz, mantenha
sempre seus olhos no Presidente da Igreja; e se ele algum dia lhe pedir que faça algo que seja errado e você o fizer, o Senhor o
abençoará por isso’. Então, com um brilho nos olhos, acrescentou: ‘Mas não precisa se preocupar. O Senhor nunca permitirá que Seu
porta-voz desencaminhe Seu povo’” (Conference Report, outubro de 1960, p. 78).

Quinto: O profeta não precisa de nenhum treinamento específico ou de credenciais terrenas para falar sobre qualquer
assunto ou agir quanto a qualquer questão, a qualquer momento.

Às vezes, há quem pense que seu conhecimento terreno sobre determinado assunto seja superior ao conhecimento celestial que Deus
concede a Seu profeta quanto ao mesmo assunto. Eles acham que o profeta precisaria ter as mesmas credenciais ou experiências
terrenas que eles para aceitar qualquer coisa que o profeta tenha a dizer que possa contradizer sua educação formal. Qual era a
educação formal de Joseph Smith? Não obstante, ele fez revelações sobre todo tipo de assunto. Ainda não tivemos um profeta que
tivesse doutorado em alguma matéria, mas, como já disseram por aí: “Um profeta pode não ser Ph.D., mas com certeza ele é SUD”.
Nós incentivamos o conhecimento secular em muitas áreas; mas, se houver algum conflito entre o conhecimento do mundo e as
palavras dos profetas, lembrem-se sempre de seguir o profeta e serão abençoados; e o tempo mostrará que fizeram a escolha certa.

Sexto: O profeta não precisa dizer “Assim diz o Senhor” para nos dar uma escritura.

Às vezes, há quem discuta a respeito de palavras. Talvez digam que o profeta nos deu um conselho, mas não temos obrigação de
segui-lo a menos que ele declare ser um mandamento. O Senhor disse sobre o Profeta: “Dareis ouvidos a todas as palavras e
mandamentos que ele vos transmitir” (D&C 21:4; grifo do autor).

E falando sobre dar ouvidos ao profeta, em D&C 108:1, o Senhor declarou: “Em verdade, assim te diz o Senhor, meu servo Lyman:
Perdoados são os teus pecados, porque obedeceste à minha voz e vieste aqui esta manhã para receber conselhos daquele que
designei” (grifo do autor).

Brigham Young disse: “Nunca fiz um sermão direcionado aos filhos dos homens que não fosse considerado escritura” (Journal of
Discourses, 26 vols., Londres: Latter-day Saints’ Book Depot, vol. 13, p. 95).

Sétimo: O profeta nos diz o que precisamos saber nem sempre o que queremos saber.

“Tu nos tens declarado coisas duras, mais do que somos capazes de suportar”, reclamaram os irmãos de Néfi. Mas Néfi
respondeu-lhes, dizendo: “Os culpados consideram, portanto, a verdade dura, porque penetra-lhes até o âmago” (1 Néfi 16:1, 3). Ou,
colocando em palavras de outro profeta, “jogue uma pedra num bando de pombos e vão todos alvoroçar”.

CAPÍTULO 2

23



O Presidente Harold B. Lee disse:

“Talvez nem tudo o que provenha das autoridades da Igreja seja de seu inteiro agrado. Pode ser que vá de encontro a seus pontos de
vista políticos ou sociais. Algumas coisas talvez interfiram em sua vida social. (…) A sua segurança e a nossa dependerá de
seguirmos ou não [o profeta]. (…) Que prestemos especial atenção ao Presidente da Igreja” (Conference Report, outubro de 1970,
pp. 152–153).

Todo profeta vivo realmente perturba o mundo. “Até na Igreja”, disse o Presidente Kimball, “existem muitos que tendem a adornar o
sepulcro dos profetas antigos e a apedrejar mentalmente os que estão vivos” (Instructor [Instrutor], vol. 95, p. 257).

Por quê? Porque o profeta vivo nos diz exatamente o que precisamos saber hoje, e o mundo prefere que os profetas estejam mortos
ou que cuidem da própria vida. Alguns entendidos de ciência política preferem que o profeta não toque em assuntos políticos. Alguns
entendidos em evolução preferem que o profeta não fale sobre evolução. E a lista continua.

A maneira como reagimos às palavras de um profeta vivo quando ele nos diz o que precisamos saber, mas que preferiríamos não
ouvir, é uma prova de nossa fidelidade.

O Presidente Marion G. Romney ensinou sobre isso, dizendo: “É fácil acreditar em profetas mortos”. Depois, ilustrou o assunto da
seguinte forma:

“Um dia, quando o Presidente Grant ainda estava vivo e após uma conferência geral, fui para o meu escritório que ficava do outro
lado da rua. Um senhor idoso veio falar comigo. Ele estava bastante aborrecido com o que tinha sido dito naquela conferência por
algumas das Autoridades Gerais, inclusive eu. Pude ver, pelo sotaque, que ele era estrangeiro. Depois que ele desabafou e estava
pronto para me ouvir, perguntei: ‘Por que o senhor veio para os Estados Unidos?’ ‘Vim porque um profeta de Deus me disse que eu
deveria vir.’ ‘Quem foi o profeta?’, perguntei. ‘Wilford Woodruff.’ ‘Você acredita que Wilford Woodruff foi um profeta de Deus?’ ‘Sim,
acredito.’ ‘Você acredita que o Presidente Joseph F. Smith foi um profeta de Deus?’ ‘Sim, senhor.’

Em seguida, fiz-lhe a pergunta crucial: ‘Você acredita que Heber J. Grant é um profeta de Deus?’ Sua resposta foi: ‘Acho que ele devia
ficar de boca fechada no que diz respeito à assistência aos idosos’.

Digo-lhes o seguinte: um homem nessa situação está no caminho da apostasia. Vai acabar perdendo suas chances de obter a vida
eterna. Assim como todos que não seguem o profeta vivo de Deus” (Conference Report, abril de 1953, p. 125).

Oitavo: O profeta não se limita à razão humana.

Haverá ocasiões em que vocês terão de escolher entre as revelações de Deus e a razão humana — entre o profeta, o político ou o
professor. O Profeta Joseph Smith disse: “Tudo quanto Deus requer é justo, não importa o que seja, embora não possamos
compreender por que razão Ele ordena isso ou aquilo, senão até depois que se tenham cumprido os Seus propósitos” (Scrapbook of
Mormon Literature, vol. 2, p. 173).

Seria razoável pedir a um oftalmologista que curasse um homem cego cuspindo na terra, fazendo um pouco de lama com o cuspe e
depois colocando nos olhos do homem e dizendo a ele que lavasse o rosto num tanque com água contaminada? No entanto, foi
exatamente isso que Jesus fez com um cego, e ele foi curado (ver João 9:6–7). Por acaso é razoável curar lepra fazendo um homem
lavar-se sete vezes em determinado rio? No entanto, foi exatamente isso que o Profeta Eliseu disse que um leproso devia fazer, e ele
foi curado (ver 2 Reis 5).

“Porque os meus pensamentos não são os vossos pensamentos, nem os vossos caminhos, os meus caminhos, diz o Senhor. Porque,
assim como os céus são mais altos do que a terra, assim são os meus caminhos mais altos do que os vossos caminhos, e os meus
pensamentos, mais altos do que os vossos pensamentos” (Isaías 55:8, 9).

Nono: O profeta pode receber revelação sobre qualquer assunto — temporal ou espiritual.

O Presidente Brigham Young disse:

“Alguns homens influentes de Kirtland se opunham muito a que o Profeta Joseph se manifestasse em assuntos temporais. (…)

Numa reunião pública com os santos, ele disse o seguinte: ‘Vós, élderes de Israel, (…) poderiam traçar a linha que separa o reino de
Deus espiritual e o reino de Deus físico para que eu entenda essa divisão?’ Nenhum deles conseguiu fazê-lo.

Desafio qualquer homem no mundo a traçar o caminho que um profeta de Deus deve trilhar, ou relacionar quais são seus deveres ou
dizer até onde ele pode ir no que tange a coisas temporais ou espirituais. As coisas espirituais e físicas estão inseparavelmente
ligadas, e assim será para sempre” (Journal of Discourses, vol. 10, pp. 363–364).

CAPÍTULO 2

24



Décimo: O profeta pode envolver-se em questões cívicas.

Quando um povo é justo, eles querem o melhor homem de todos para governá-los. Alma foi o líder da Igreja e do governo no Livro de
Mórmon, Joseph Smith foi prefeito de Nauvoo e Brigham Young foi governador de Utah. Isaías estava profundamente envolvido em
seu dever de dar conselhos em assuntos políticos, e o próprio Senhor disse a seu respeito: “grandes são as palavras de Isaías” (3 Néfi
23:1). Aqueles que gostariam de tirar os profetas da política, gostariam de tirar Deus do governo.

Décimo primeiro: Os dois grupos de pessoas com maior dificuldade de seguir o profeta são os orgulhosos que são
doutos e os orgulhosos que são ricos.

Os instruídos talvez achem que o profeta só está inspirado quando diz o que lhes agrada, senão o profeta só está dando sua opinião,
falando como homem. Os ricos talvez achem que não precisam do conselho de um mero profeta.

No Livro de Mórmon, lemos:

“Oh! Quão astuto é o plano do maligno! Oh! A vaidade e a fraqueza e a insensatez dos homens! Quando são instruídos pensam que
são sábios e não dão ouvidos aos conselhos de Deus, pondo-os de lado, supondo que sabem por si mesmos; portanto, a sua
sabedoria é insensatez e não lhes traz proveito. E eles perecerão.

Mas é bom ser instruído, quando se dá ouvidos aos conselhos de Deus.

(…) E a quem quer que bata, ele abrirá; e os sábios e os instruídos e os ricos que são orgulhosos de seu conhecimento e de sua
sabedoria e de suas riquezas — sim, estes são os que ele despreza; e a menos que se despojem de todas estas coisas e
considerem-se insensatos diante de Deus e humilhem-se profundamente, ele não lhes abrirá” (2 Néfi 9:28, 29, 42; grifo do autor).

Décimo segundo: O profeta não será necessariamente popular no mundo nem entre os que são do mundo.

Quando um profeta revela a verdade, ela divide as pessoas. Os de coração honesto dão ouvidos a suas palavras, mas os injustos
ignoram o profeta ou lutam contra ele. Quando o profeta fala sobre os pecados do mundo, os mundanos querem calar sua boca ou
então agem como se ele não existisse, em vez de arrepender-se de seus pecados. A popularidade nunca é um teste da verdade.
Muitos profetas foram mortos ou expulsos. À medida que nos aproximarmos da Segunda Vinda do Senhor, por certo as pessoas se
tornarão mais iníquas, e o profeta será cada vez mais impopular entre elas.

Décimo terceiro: O profeta e seus conselheiros constituem a Primeira Presidência — o quórum mais elevado da Igreja.

Em Doutrina e Convênios, o Senhor refere-Se à Primeira Presidência como “o mais alto conselho da igreja” (107:80) e diz: “Quem me
recebe, recebe aqueles que enviei, a Primeira Presidência” (112:20).

Décimo quarto: O profeta e a presidência — o profeta vivo e a Primeira Presidência — siga-os e receba as bênçãos;
rejeite-os e sofra.

O Presidente Harold B. Lee contou sobre este incidente na história da Igreja:

“Conta-se que, no início da Igreja — particularmente em Kirtland, eu acho —, alguns líderes que presidiam os conselhos da Igreja se
reuniam secretamente e tentavam criar esquemas para conseguirem se livrar da liderança do Profeta Joseph Smith. Esses homens
cometeram o erro de convidar Brigham Young para uma dessas reuniões secretas. Ele os repreendeu depois de ficar sabendo do
propósito da reunião. Parte do que ele disse foi o seguinte: “Não podemos destruir o chamado de um profeta de Deus, mas podemos
cortar os laços que nos ligam ao profeta e cair nas profundezas do inferno” (Conference Report, abril de 1963, p. 81).

Numa conferência geral, o Presidente N. Eldon Tanner declarou:

“O profeta falou com clareza na sexta-feira de manhã, dizendo-nos qual era a nossa responsabilidade. (…)

Um homem veio falar comigo depois e disse: ‘Sabe, há pessoas em nosso Estado que acreditam em seguir o profeta em tudo o que
eles acham que é certo, mas, quando se trata de algo que eles não concordam, que não é conveniente para eles, então é diferente.
Eles se tornam seu próprio profeta. Decidem o que o Senhor quer e o que o Senhor não quer’.

Pensei comigo o quanto isso é verdade e como é uma questão séria o fato de começarmos a escolher que convênios ou quais
mandamentos vamos guardar. Quando decidimos que não vamos guardar alguns deles, estamos tomando as leis do Senhor em
nossas próprias mãos e nos tornando nossos próprios profetas e, acreditem, vamos nos afastar do caminho, porque somos profetas
falsos quando não seguimos o profeta de Deus. Jamais devemos discriminar entre os mandamentos, escolhendo quais vamos ou não
guardar” (Conference Report, outubro de 1966, p. 98; grifo do autor).

CAPÍTULO 2

25



“Confiai na Presidência e recebei suas instruções” (Ensinamentos do Profeta Joseph Smith, sel. Joseph Fielding Smith, 1975, pp.
156–157). Mas Almon Babbit não fez isso, e em Doutrina e Convênios, seção 124, versículo 84, o Senhor declara: “E quanto a meu
servo Almon Babbit: Há muitas coisas que não me agradam; eis que ele aspira a estabelecer seu próprio conselho, em vez do
conselho que decretei, sim, o da Presidência de minha Igreja; e estabelece um bezerro de ouro para meu povo adorar”.

Para terminar, gostaria de fazer um resumo dessa grande chave, esses “Quatorze Princípios Fundamentais para Seguir o Profeta”,
pois nossa salvação depende deles.

Primeiro: O profeta é o único homem que fala pelo Senhor em todas as coisas.

Segundo: O profeta vivo é mais importante para nós do que as obras-padrão.

Terceiro: O profeta vivo é mais importante para nós do que um profeta morto.

Quarto: O profeta nunca fará a Igreja se desviar.

Quinto: O profeta não precisa de nenhum treinamento específico ou de credenciais terrenas para falar sobre qualquer assunto ou agir
quanto a qualquer questão, a qualquer momento.

Sexto: O profeta não precisa dizer “Assim diz o Senhor” para nos dar uma escritura.

Sétimo: O profeta nos diz o que precisamos saber, nem sempre o que queremos saber.

Oitavo: O profeta não se limita à razão humana.

Nono: O profeta pode receber revelação sobre qualquer assunto — temporal ou espiritual.

Décimo: O profeta pode envolver-se em questões cívicas.

Décimo primeiro: Os dois grupos de pessoas com maiores dificuldades de seguir o profeta são os orgulhosos que são doutos e os
orgulhosos que são ricos.

Décimo segundo: O profeta não será necessariamente popular no mundo nem entre os que são do mundo.

Décimo terceiro: O profeta e seus conselheiros constituem a Primeira Presidência — o quórum mais elevado da Igreja.

Décimo quarto: O profeta e a presidência — o profeta vivo e a Primeira Presidência — siga-os e receba as bênçãos; rejeite-os e sofra.

Testifico que esses 14 princípios fundamentais para seguir o profeta vivo são verdadeiros. Se quisermos saber qual é nossa situação
perante o Senhor, perguntemo-nos qual é nossa situação perante Seu representante mortal. Até que ponto nossa vida se harmoniza
com as palavras do ungido do Senhor — o profeta vivo, o Presidente da Igreja — e com o Quórum da Primeira Presidência?

Que Deus nos abençoe para que sigamos o profeta e a presidência nestes dias críticos e cruciais que temos pela frente, é minha
oração, em nome de Jesus Cristo. Amém.

CAPÍTULO 2

26



CAPÍTULO 3

Sucessão na Presidência
Introdução
A sucessão na Presidência da Igreja foi estabelecida pelo
Senhor. A Igreja nunca fica sem liderança inspirada e não há
motivo para especulação ou controvérsia sobre quem se
tornará o próximo Presidente da Igreja. O Presidente
Harold B. Lee (1899–1973) explicou: “[O Senhor] sabe
quem Ele deseja que presida esta Igreja, e Ele não cometerá
nenhum erro. O Senhor não faz as coisas por acidente. Ele
nunca fez nada por engano” (Conference Report, outubro de
1970, p.153; ou Improvement Era, dezembro de 1970, p.
127). O Presidente Ezra Taft Benson (1899–1994) ensinou:
“Deus conhece todas as coisas, o fim desde o princípio, e
ninguém se torna Presidente da Igreja de Jesus Cristo por
engano, ou permanece nela ou morre por acaso” (“Jesus
Cristo — Dádivas e Esperanças”, A Liahona, abril de 1977,

p. 23).

Por intermédio do Profeta Joseph Smith (1805–1844), Deus
declarou que “dará ao fiel linha sobre linha, preceito sobre
preceito” (D&C 98:12; ver também D&C 42:61; 128:21).
Nota-se esse processo de revelar doutrinas e procedimentos
aos poucos no desenvolvimento inspirado dos princípios de
sucessão da Presidência da Igreja.

Ao estudar este capítulo, reflita sobre como o processo de
instituir um novo Presidente da Igreja difere do processo
político de seleção de autoridades governamentais. Entender
como o Senhor escolhe o novo Presidente da Igreja vai
aumentar sua confiança no Presidente atual.

Comentários
3.1
O Presidente Assistente da Igreja
“Em 5 de dezembro de 1834, o Profeta Joseph Smith ordenou Oliver Cowdery
como Presidente Assistente da Igreja (ver History of the Church, vol. 2, p. 176). Ele
estivera com o Profeta quando os Sacerdócios Aarônico e de Melquisedeque foram
restaurados. Quando a Igreja de Jesus Cristo foi organizada em 1830, Oliver era a
mais alta autoridade da Igreja depois de Joseph, na qualidade de ‘segundo élder’
(ver D&C 20:2–3). Sempre que a autoridade ou as chaves do sacerdócio foram
restauradas, Oliver estava com o Profeta Joseph. ‘Era necessário, de acordo com a
divina lei das testemunhas, que Joseph Smith tivesse um companheiro que
possuísse essas mesmas chaves’ (Joseph Fielding Smith, Doutrinas de Salvação,
comp. Bruce R. McConkie, 1994, vol. 1, p. 228, tradução atualizada). Oliver
Cowdery deveria não apenas auxiliar Joseph Smith a presidir a Igreja, mas também
deveria erguer-se como segunda testemunha da Restauração (ver D&C 6:28;
ver também 2 Coríntios 13:1). Em 1838, Oliver Cowdery perdeu seu cargo de
Presidente Assistente por apostasia e excomunhão, mas em 1841 o Senhor chamou
Hyrum Smith para ocupar esse ofício (ver D&C 124:94–96). O Presidente e o
Presidente Assistente, ou a primeira e a segunda testemunhas, viriam a selar seu
testemunho com o próprio sangue na Cadeia de Carthage” (História da Igreja na
Plenitude dos Tempos, 2ª ed., manual do Sistema Educacional da Igreja, 2002, p. 153;
grifo do autor).

O Presidente Joseph Fielding Smith (1876–1972) descreveu como a lei das
testemunhas (ver 2 Coríntios 13:1) foi cumprida por Oliver Cowdery estando ele
presente todas as vezes que as chaves do sacerdócio foram restauradas:

27



Joseph e Hyrum Smith

“O Senhor chamou Oliver Cowdery como segunda testemunha para ficar à testa
desta dispensação, assistindo o profeta na retenção das chaves. Os registros nos
informam que sempre que o Profeta recebeu autoridade e as chaves do sacerdócio
dos céus, Oliver Cowdery compartilhava a outorga desses poderes com o Profeta.
Houvesse permanecido fiel e sobrevivido ao Profeta nessas condições, Oliver
Cowdery teria sido seu sucessor como Presidente da Igreja, em virtude de seu
chamado” (Doutrinas de Salvação, comp. Bruce R. McConkie, 1994, vol. 1, pp.
230–231; grifo do autor, tradução atualizada). Como Oliver não permaneceu fiel,
em 19 de janeiro de 1841, “o Senhor instruiu Joseph Smith a ordenar Hyrum
Smith, conferindo-lhe todas as chaves, autoridade e privilégios concedidos a Oliver
Cowdery, e fazendo dele ‘o segundo Presidente’ da Igreja” (Doutrinas de Salvação,
vol. 1, p. 238, tradução atualizada).

O Presidente Brigham Young
(1801–1877) disse:

“Se Hyrum tivesse sobrevivido, ele não
teria ocupado um cargo abaixo de
Joseph e acima dos Doze, mas teria
ficado no lugar de Joseph. O Profeta
Joseph ordenou algum homem para
ocupar seu lugar? Sim. Quem? Hyrum,
mas ele morreu como mártir diante de
Joseph. Se Hyrum tivesse sobrevivido,
ele teria ocupado o lugar de Joseph”
(“Conference Minutes” [Atas de
Conferência], Times and Seasons, 15 de outubro de 1844, p. 683).

O Presidente Joseph Fielding Smith (1876–1972) explicou por que não existe
mais um Presidente Assistente na Igreja:

“Às vezes, surge a pergunta: Se Oliver Cowdery foi ordenado para possuir as
chaves juntamente com o Profeta e, após perdê-las por transgressão, essa
autoridade foi conferida a Hyrum Smith, então por que não seguimos hoje a
mesma ordem das coisas na Igreja, tendo um Presidente Assistente, além de dois
conselheiros na Primeira Presidência?

A resposta é muito simples. Porque a condição peculiar que exige duas
testemunhas para estabelecer a obra deixa de existir depois que a obra está
estabelecida. Joseph e Hyrum Smith ficaram à testa desta dispensação,
possuindo as chaves conjuntamente, como as duas testemunhas necessárias
para cumprir a lei, conforme determinado por nosso Senhor em Sua resposta aos
judeus (ver Mateus 18:16). Uma vez que o evangelho nunca mais será restaurado,
essa condição jamais ocorrerá. Todos nós voltamos os olhos para as duas
testemunhas especiais, chamadas a testificar em pleno acordo com a lei divina”
(Doutrinas de Salvação, vol. 1, p. 240; grifo do autor, tradução atualizada).

3.2
O Quórum dos Doze Apóstolos
“Um dos acontecimentos mais importantes na restauração da Igreja do Salvador foi
a organização do Quórum dos Doze Apóstolos. Mesmo antes de a Igreja ser

CAPÍTULO 3

28



O Profeta Joseph Smith dando instruções
aos Doze
© 1998 Paul Mann

organizada, os membros já antecipavam esse importante passo. (…) [Em junho de
1829], uma revelação instruiu Oliver Cowdery e David Whitmer a procurarem 12
homens que seriam ‘chamados para ir a todo o mundo, pregar meu evangelho a
toda criatura’ (ver D&C 18:26–37). Mais tarde, Martin Harris também foi chamado
para ajudar nessa escolha. Isso significava que as três testemunhas do Livro de
Mórmon, sob a direção e consentimento da Primeira Presidência, deveriam
escolher Doze Apóstolos, que serviriam como testemunhas especiais do Salvador
nesta dispensação” (História da Igreja na Plenitude dos Tempos, p. 153). Essa escolha
foi feita durante uma conferência especial em 14 de fevereiro de 1835.

“Por muitos anos, o Senhor havia cuidadosamente preparado o Quórum dos Doze
Apóstolos para assumir a liderança da Igreja. Quando os Doze foram chamados
pela primeira vez, em 1835, suas tarefas eram restritas às áreas que ficavam fora das
estacas organizadas, mas com o tempo suas responsabilidades foram ampliadas,
incluindo a autoridade sobre todos os membros da Igreja. (…)

A missão dos Doze na Inglaterra uniu o
quórum sob a liderança de Brigham
Young. Quando retornaram à América,
o Profeta Joseph ampliou suas
responsabilidades tanto nos assuntos
materiais quanto eclesiásticos. (…) Os
Doze estavam entre os primeiros que
receberam instruções de Joseph Smith a
respeito do casamento plural e das
ordenanças do templo. Os membros
dos Doze receberam a responsabilidade
de cuidar das publicações da Igreja,
dirigiram o chamado, a designação e o
treinamento dos missionários,
presidiram conferências, tanto no
campo quanto em Nauvoo, e cuidavam
da direção dos ramos no exterior.

Mais importante, Joseph Smith,
sentindo que iria morrer em breve,
preocupou-se nos últimos sete meses
de sua vida em preparar
cuidadosamente os Doze. Ele reuniu-se com o Quórum quase todos os dias, para
instruí-los e dar-lhes novas responsabilidades. Em uma extraordinária reunião de
conselho, no final de março de 1844, ele solenemente disse aos Doze que já podia
deixá-los porque sua obra estava concluída e o alicerce estabelecido para que o
reino de Deus pudesse ser edificado” (História da Igreja na Plenitude dos Tempos, pp.
293–294).

O Presidente Wilford Woodruff (1807–1898) era membro do Quórum dos Doze
Apóstolos em 1844. Lembrando-se das instruções do Profeta Joseph Smith aos
Doze Apóstolos naquela época, ele contou:

“Sou uma testemunha viva do testemunho que [Joseph Smith] deu aos Doze
Apóstolos quando todos nós recebemos nossa investidura de suas mãos.

CAPÍTULO 3

29



Antes de morrer, o Profeta Joseph Smith
preparou os apóstolos para liderar a Igreja.
Isso garantiu que a obra do Senhor
continuasse sob a direção daqueles que
possuíam autoridade.

Lembro-me do último discurso que ele proferiu antes de sua morte. Foi antes de
iniciarmos nossa missão nos Estados do Leste. De pé, fez um discurso de três horas
para nós. O recinto parecia arder em chamas. Seu rosto estava claro como âmbar; e
ele estava revestido do poder de Deus. Explicou nosso dever. Expôs para nós a
plenitude dessa grandiosa obra de Deus; e, em seu discurso, ele disse: ‘Foram
selados sobre minha cabeça toda chave, poder, princípio de vida e salvação que
Deus já concedeu a todo homem que viveu na face da Terra. E esses princípios e
esse sacerdócio e poder pertencem a esta última e grande dispensação que o Deus
do Céu fez com que Sua mão estabelecesse na Terra’. Ele disse então dirigindo-se
aos Doze: ‘Agora selei sobre a cabeça de vocês todas as chaves, todo poder, todo
princípio que o Senhor selou sobre minha cabeça’. (…)

Depois de falar-nos assim, ele disse: ‘Digo-lhes que o fardo deste reino está agora
sobre seus ombros; vocês têm de arcar com ele no mundo inteiro’” (Deseret
Weekley, 19 de março de 1892, p. 406; ver também Ensinamentos dos Presidentes da
Igreja: Wilford Woodruff, 2004, p. xxxii).

O Élder Parley P. Pratt (1807–1857),
que também era membro do Quórum
dos Doze Apóstolos, explicou que, na
mesma reunião, o Profeta Joseph Smith
“conferiu as chaves do poder selador a
Brigham Young, Presidente dos
Doze. (…)

Essa última chave do sacerdócio é a
mais sagrada de todas e pertence
exclusivamente à Primeira Presidência
da Igreja” (“Proclamation”
[Proclamação], Milennial Star, março de
1845, p. 151).

O Quórum dos Doze Apóstolos possui
todas as chaves, poder e autoridade do
sacerdócio necessários para guiar a
Igreja (ver D&C 107:23–24; 112:14–15).
Cada membro do Quórum dos Doze
Apóstolos recebe as chaves do
sacerdócio no momento de sua
ordenação como apóstolo e de seu
chamado para o Quórum. Apenas o
Presidente da Igreja tem autoridade
para exercer todas as chaves do sacerdócio, mas, como explicou o Presidente
Gordon B. Hinckley (1910–2008), cada membro do Quórum dos Doze
Apóstolos “possui as chaves desta dispensação em reserva para um possível uso
futuro. Inerente a essa reserva divina está a certeza de que a Igreja terá
liderança contínua” (“Não Tosquenejará nem Dormirá”, A Liahona, julho de
1983, p. 8; grifo do autor).

CAPÍTULO 3

30



Centenas de membros da Igreja estavam
presentes quando Brigham Young parecia ser
Joseph Smith. Essa manifestação mostrou
claramente que Brigham Young tinha as
chaves do sacerdócio para liderar a Igreja.

3.3
O Senhor Confirmou aos Santos Que Brigham Young Era o Sucessor de
Joseph Smith
Após a morte do Profeta Joseph Smith,
houve um pouco de incertezas a
respeito de quem deveria liderar a
Igreja. Sidney Rigdon, membro da
Primeira Presidência, foi um dos que
alegavam ser o sucessor de Joseph. Em
8 de agosto de 1844, o Senhor
manifestou publicamente aos santos
que Brigham Young, Presidente do
Quórum dos Doze Apóstolos, fora
escolhido para ser o novo profeta
da Igreja.

O Presidente George Q. Cannon
(1827–1901), que serviu como
conselheiro na Primeira Presidência,
descreveu essa miraculosa manifestação
do Senhor:

“Após o martírio do Profeta, os Doze
logo retornaram a Nauvoo e souberam
das aspirações de Sidney Rigdon. Ele
alegava que a Igreja precisava de um
guardião e que ele era esse guardião.
Sidney Rigdon determinou um dia em
que esse guardião seria escolhido e, obviamente, estava presente nessa reunião que
foi realizada ao ar livre. Ventava tão forte naquela ocasião que tiveram de
improvisar outro púlpito em um carroção que foi colocado na parte de trás do local
onde a congregação se reunira e que foi ocupado por William Marks e outras
pessoas. Ele tentou falar, mas estava muito constrangido. William Marks sempre
fora um bom orador na Igreja, mas, naquela ocasião, a oratória fugiu-lhe e seu
discurso foi bem pouco persuasivo. Nesse ínterim, o Presidente Young e alguns
outros irmãos chegaram e sentaram-se ao púlpito. O ventou cessou. Depois de
Sidney Rigdon ter terminado de falar, o Presidente Young se levantou e discursou
para a congregação, que se voltou para ouvi-lo, dando as costas para o carroção
onde estava Sidney” (Deseret News, 21 de fevereiro de 1883, p. 67).

“Era a primeira vez que ouviam a voz de Brigham desde que ele saíra em missão
nos Estados do leste, e o efeito que isso teve sobre eles foi extraordinário. Os que
estiveram presentes naquela ocasião jamais vão se esquecer do impacto que
sentiram sobre eles! Se Joseph tivesse ressuscitado dos mortos e falado novamente
para ser ouvido, o efeito não teria sido mais espantoso do que foi para muitos dos
presentes naquela reunião. Era a voz do próprio Joseph, e não foi apenas a voz de
Joseph que se ouviu; mas parecia, aos olhos do povo, como se o próprio Joseph, em
pessoa, estivesse diante deles. Nunca se ouviu falar de um evento mais maravilhoso
e milagroso do que o que aconteceu naquele dia na presença daquela congregação.
O Senhor deu a Seu povo um testemunho que não deixou espaço para dúvidas

CAPÍTULO 3

31



sobre quem era o homem que Ele havia escolhido para liderá-los. Eles não só viram
e ouviram com os olhos e os ouvidos naturais, mas as palavras que foram proferidas
pelo poder convincente de Deus penetraram-lhes no coração, enchendo-os do
Espírito e de grande alegria. Alguns talvez estivessem acabrunhados, com dúvidas e
incertezas no começo, mas agora estava claro para todos que ali estava o homem a
quem o Senhor havia conferido a devida autoridade para ocupar o lugar de Joseph”
(“Joseph Smith, the Prophet”, Juvenile Instructor, 29 de outubro de 1870, pp.
174–175).

Centenas de membros da Igreja testemunharam o milagre que Zera Pulsipher
(1789–1872), da Presidência dos Setenta, descreveu ter ocorrido naquela reunião:

“Brigham Young começou a falar e, naquele momento, eu estava sentado de costas
para o púlpito, como muitos dos demais. Quando Brigham falou, foi com a voz
de Joseph, então nos voltamos para vê-lo falar com a voz do Profeta e foi como se
o manto de Joseph tivesse sido colocado sobre ele. Todos entenderam da mesma
forma. Brigham era o líder dos Doze; portanto, a Igreja voltou-se para ele” (citado
em Lynne Watkins Jorgensen e pela equipe da BYU Studies, “The Mantle of the
Prophet Joseph Passes to Brother Brigham: A Collective Spiritual Witness” [O
Manto do Profeta Joseph Passa para o Irmão Brigham: Um Testemunho Espiritual
Coletivo], BYU Studies, vol. 36, nº 4, 1996–1997, p. 173; grifo do autor).

Drusilla Dorris Hendricks também relatou sua experiência:

“O Presidente Brigham Young começou a falar. Tive um sobressalto e voltei-me
para ver se não era o irmão Joseph, porque com certeza era a sua voz e seu jeito de
falar. Todos os santos dos últimos dias puderam ver facilmente sobre quem
estava o sacerdócio, pois Brigham Young tinha as chaves” (citado em Jorgensen
e pela equipe da BYU Studies, “The Mantle of the Prophet Joseph”, p. 163; grifo
do autor).

Nancy Naomi Alexander Tracy escreveu:

“Posso testificar que o manto de Joseph foi colocado sobre Brigham naquele dia
como Elias passou o manto para Eliseu (ver 1 Reis 19:19; 2 Reis 2:11–15), pois
parecia que sua voz, seus gestos e tudo mais eram de Joseph. Parecia que ele estava
entre nós novamente. Ele foi apoiado pela voz do povo para ser o profeta,
vidente e revelador” (citado em Jorgensen e pela equipe da BYU Studies, “The
Mantle of the Prophet Joseph”, p. 177; grifo do autor).

CAPÍTULO 3

32



Presidente Spencer W. Kimball com o
Presidente Gordon B. Hinckley segurando-lhe
o braço e o Presidente Ezra Taft Benson
falando com ele

3.4
Princípios Importantes sobre a Sucessão
Em 1996, a revista Ensign publicou um
artigo salientando princípios
importantes na sucessão de um
Presidente para outro:

“Embora procedimentos e protocolos
específicos de várias sucessões na
presidência desde a morte do Profeta
Joseph Smith sejam levemente
divergentes uns dos outros, os
princípios fundamentais são os mesmos
e estão seguramente alicerçados em
revelação. Quatro princípios e
procedimentos fundamentais foram
utilizados em 1844 e continuaram
presentes em todas as sucessões posteriores.

1. As chaves do reino dadas aos Doze. O primeiro princípio ou passo na sucessão
é conceder as chaves do reino a todo homem que for ordenado ao santo apostolado
e designado como membro do Quórum dos Doze Apóstolos (ver D&C
27:12–13). (…)

2. Tempo de apostolado: um princípio governante da presidência. O fator que
determina quem preside entre os Doze e quem pode exercer ativamente todas as
chaves do reino quando da morte do Presidente da Igreja é o princípio do tempo de
apostolado. Em 1835, quando o primeiro Quórum dos Doze foi criado, seus
integrantes foram organizados por idade. Dessa época em diante, os integrantes
foram organizados pela data de ordenação no Quórum dos Doze. (…)

3. Quando o Presidente falece, não há mais uma Primeira Presidência acima
dos Doze. Segundo os princípios ensinados pelo Profeta Joseph Smith, quando o
Presidente da Igreja morre, o Quórum da Primeira Presidência é automaticamente
dissolvido e os conselheiros, se tiverem feito parte do Quórum dos Doze Apóstolos
anteriormente, voltam para seus respectivos lugares de acordo com o tempo de
apostolado que possuem nesse quórum. O apóstolo mais velho, como Presidente
dos Doze, em virtude de ser o mais velho, torna-se automaticamente o ‘Sumo
Sacerdote Presidente’ da Igreja e, como tal, possui e exerce ativamente todas as
chaves do reino e ‘[preside] toda a Igreja’ (ver D&C 107:65–66, 91). ‘Igual em
autoridade’ à Primeira Presidência, esse quórum presidente dos Doze Apóstolos
exerce o papel de Presidência da Igreja tanto como a Primeira Presidência quando
está plenamente organizada e operante (ver D&C 107:23–24). Da mesma forma, o
Presidente dos Doze, nesse momento, é tão Presidente da Igreja em termos de
função e autoridade como ao ser apoiado como Presidente em uma Primeira
Presidência recém-organizada. (…)

4. Reorganização da Primeira Presidência. Como líder Presidente da Igreja, o
Presidente do Quórum dos Doze Apóstolos tem o direito de receber revelação a
respeito de quando reorganizar a Primeira Presidência. Essa decisão é tomada após
o Presidente consultar o Quórum dos Doze e por meio de seu apoio unânime. (…)

CAPÍTULO 3

33



No dia em que o Presidente Howard W. Hunter (1907–1995) foi apoiado Presidente
da Igreja, ele testificou:

‘Todo homem ordenado ao apostolado e designado como membro do Quórum dos
Doze é apoiado como profeta, vidente e revelador. A Primeira Presidência e o
Quórum dos Doze Apóstolos, chamados e ordenados para portar as chaves do
sacerdócio, têm a autoridade e a responsabilidade de governar a Igreja, administrar
suas ordenanças, ensinar suas doutrinas e estabelecer e manter suas práticas.

Quando o presidente adoece ou não consegue desempenhar plenamente os
deveres de seu ofício, seus dois conselheiros, que com ele formam o Quórum da
Primeira Presidência, continuam o trabalho da Presidência. Quaisquer questões de
maior peso, diretrizes, programas ou doutrinas são examinados fervorosamente em
conselho pelos Conselheiros na Primeira Presidência e pelo Quórum dos Doze
Apóstolos. Nenhuma decisão é tomada pela Primeira Presidência e pelo Quórum
dos Doze Apóstolos sem total unanimidade entre todos os envolvidos.

Seguindo esse padrão inspirado, a Igreja irá avante sem interrupção. O governo da
Igreja e o exercício dos dons proféticos sempre estarão investidos nessas
autoridades apostólicas que possuem e exercem todas as chaves do sacerdócio’
(Conference Report, outubro de 1994, pp. 6–7; ou A Liahona, “Grandíssimas e
Preciosas Promessas”, janeiro de 1995, p. 7)” (Brent L. Top e Lawrence R. Flake,
“‘The Kingdom of God Will Roll On’: Succession in the Presidency” [“O Reino de
Deus Seguirá Adiante”: Sucessão na Presidência], Ensign, agosto de 1996, pp.
29, 31–34).

3.5
O Senhor Estabeleceu a Ordem de Sucessão na Presidência da Igreja
Quando Harold B. Lee foi apoiado Presidente da Igreja após a morte do Presidente
Joseph Fielding Smith, o Presidente Spencer W. Kimball (1895–1985) comentou
sobre o papel de Deus na nomeação do Presidente da Igreja:

“É tranquilizador saber que o Presidente Lee não foi eleito por comitês ou
convenções com todos aqueles conflitos e críticas, tampouco pelo voto dos homens,
mas foi chamado por Deus e apoiado pelo povo. (…)

O padrão divino não dá margem a erros, conflitos, ambições ou motivos
escusos. O Senhor reservou para Si mesmo o chamado dos líderes de Sua Igreja”
(“Damos Graças a Ti, Ó Deus Amado”, A Liahona, julho de 1973, p. 4; grifo
do autor).

Logo após o Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) ter sido apoiado como
Presidente da Igreja, ele explicou o padrão sagrado instituído pelo Senhor:

“Com o falecimento do Presidente Hunter, dissolveu-se a Primeira Presidência. O
irmão Monson e eu, que servíramos como seus conselheiros, tomamos nossos
lugares no Quórum dos Doze, que se tornou a autoridade presidente da Igreja.

Três semanas atrás, todos os apóstolos vivos ordenados reuniram-se em espírito de
jejum e oração na sala superior do templo. Ali cantamos um hino sagrado e oramos
juntos. Tomamos o sacramento da ceia do Senhor, renovando, no sagrado e
simbólico testamento, nossos convênios e nosso relacionamento com Aquele que é
nosso Redentor divino.

CAPÍTULO 3

34



A presidência foi então reorganizada, seguindo-se o precedente firmemente
estabelecido há gerações passadas.

Não houve campanha alguma, nenhum concurso, nenhuma ambição pelo
cargo. Foi tudo sereno, tranquilo, simples e sagrado. Tudo foi feito segundo o
padrão que o próprio Senhor estabeleceu” (“Esta É a Obra do Mestre”, A Liahona,
julho de 1995, p. 74; grifo do autor).

O Presidente Harold B. Lee (1899–1973) comentou que especular sobre a
sucessão da Presidência “não agrada ao Senhor”. Ele disse que “aqueles que
tentam adivinhar com antecedência quem vai ser o próximo Presidente da Igreja
estão apostando como que em corridas de cavalos, porque somente o Senhor sabe
quem será o próximo profeta” (“Admoestações para o Sacerdócio de Deus”, A
Liahona, setembro de 1973, p. 35).

3.6
Tempo de Apostolado no Quórum dos Doze Apóstolos
O Presidente da Igreja é o apóstolo mais velho em termos de tempo de apostolado.
O apóstolo seguinte, em tempo de apostolado, é o Presidente do Quórum dos
Doze Apóstolos, a menos que ele esteja servindo na Primeira Presidência. Nesse
caso, o próximo apóstolo mais velho em apostolado serve como Presidente Interino
do Quórum dos Doze Apóstolos. O tempo de apostolado entre os apóstolos é
determinado pela data e ordem da ordenação dos apóstolos. Por exemplo,
Spencer W. Kimball e Ezra Taft Benson foram ambos ordenados apóstolos no dia 7
de outubro de 1943, porém Spencer W. Kimball foi ordenado primeiro. Por causa
disso, o Presidente Kimball tornou-se Presidente da Igreja em 1973 quando Harold
B. Lee faleceu.

O Presidente Spencer W. Kimball (1895–1985) explicou que, como a sucessão na
presidência se baseia no tempo de apostolado, o Senhor controla sozinho a ordem
de sucessão:

“Desde a época de Joseph Smith, já tivemos cerca de 80 apóstolos [até 1972]
investidos com as chaves de autoridade, embora somente 11 tivessem ocupado o
cargo de Presidente da Igreja, pois a morte interviu; sendo que o Senhor tem o
poder e o controle sobre a morte de Seus servos, Ele permite que chegue a essa
posição somente aquele que está destinado a assumir a liderança. Vida e morte
tornam-se os fatores determinantes. Cada novo apóstolo, por sua vez, é escolhido
pelo Senhor e seu nome é revelado ao profeta em exercício, que o ordena”
(“Damos Graças a Ti, Ó Deus Amado”, p. 5; grifo do autor).

CAPÍTULO 3

35



O Salvador chamando Seus apóstolos

Após o falecimento do Presidente Gordon B.
Hinckley (à direita), Thomas S. Monson
tornou-se Presidente da Igreja.

O Presidente Gordon B. Hinckley
(1910–2008) descreveu o processo de
tempo de apostolado e sucessão que
começa quando um homem é chamado
para o Quórum dos Doze:

“Essa transição de autoridade, da qual
já participei várias vezes, é muito bela
em sua simplicidade. É indicativa de
como o Senhor faz as coisas. Segundo o
procedimento determinado por Ele, um
homem é escolhido pelo profeta para
tornar-se membro do Conselho dos
Doze Apóstolos. Ele não escolhe a posição como carreira. Ele é chamado como
foram os apóstolos na época de Jesus, a quem o Senhor disse: ‘Não me escolhestes
vós a mim, porém eu vos escolhi a vós, e vos designei’ (João 15:16). Passam-se os
anos. Ele é instruído e disciplinado nos deveres de seu ofício. Viaja pelo mundo
desempenhando seu chamado apostólico. É um longo processo de preparação, no
qual vai conhecer os santos dos últimos dias onde quer que se encontrem, assim
como estes passam a conhecê-lo também. O Senhor põe à prova seu coração e sua
essência. No decurso natural das coisas, ocorrem vagas nesse conselho e novos
chamados são feitos. Durante esse processo, determinado homem se torna o
apóstolo sênior. Como todos os seus companheiros de quórum, ele retém latentes
em si todas as chaves do sacerdócio, recebidas por ocasião da ordenação. Porém, a
autoridade para exercer essas chaves é restrita ao Presidente da Igreja. Quando ele
morre, essa autoridade se torna operante no apóstolo sênior, que é, então,
nomeado, designado e ordenado profeta e presidente por seus companheiros do
Conselho dos Doze” (“Vinde e Participai”, A Liahona, julho de 1986, pp. 47–48).

O Presidente Boyd K. Packer
(1924–2015), do Quórum dos Doze
Apóstolos, falou sobre a
obrigatoriedade do fato de o apóstolo
sênior se tornar o Presidente da Igreja:

“Pouco depois do falecimento do
Presidente Gordon B. Hinckley, os 14
homens — os apóstolos — que haviam
recebido as chaves do reino
reuniram-se na sala superior do templo
para reorganizar a Primeira Presidência
da Igreja. Não houve qualquer dúvida
sobre o que fazer, não houve hesitação
alguma. Sabíamos que o apóstolo
mais antigo seria o Presidente da Igreja, e, naquela sagrada reunião, Thomas
Spencer Monson foi apoiado pelo Quórum dos Doze Apóstolos como Presidente
da Igreja” (“Os Doze”, A Liahona, maio de 2008, p. 83; grifo do autor).

CAPÍTULO 3

36



A Primeira Presidência e o Quórum dos Doze
Apóstolos (aproximadamente 1870), com um
retrato do Profeta Joseph Smith (primeira
fileira, segundo da esquerda para a direita)

3.7
Liderança pelo Quórum dos Doze Apóstolos e o Momento da Sucessão
O Presidente Spencer W. Kimball (1895–1985) explicou sobre a transição de
autoridade para o Quórum dos Doze Apóstolos após o falecimento de um profeta:

“A obra do Senhor é infinita. Até mesmo quando um líder poderoso morre, a Igreja
não fica sem liderança por nem um minuto sequer, graças à mão da providência
que dá continuidade e perpetuidade ao reino. (…)

No momento em que a morte chega para um Presidente da Igreja, um grupo de
homens assume a liderança — homens que já ganharam experiência e
treinamento. As designações foram feitas muito tempo antes, a autoridade foi
concedida e as chaves entregues. (…) O reino prossegue sob a direção desse
conselho previamente autorizado. Não existe ‘campanha’ para se ocupar um cargo,
não há eleição nem comícios políticos. Que plano divino! Como o Senhor foi sábio
ao organizá-lo de modo tão perfeito, acima das fraquezas dos débeis e falhos
humanos” (Conference Report, abril de 1970, p. 118; ou Improvement Era, junho de
1970, p. 92).

“Como líder Presidente da Igreja, o
Presidente do Quórum dos Doze
Apóstolos tem o direito de receber
revelação a respeito de quando
reorganizar a Primeira Presidência.
Essa decisão é tomada após o
Presidente consultar o Quórum dos
Doze e por meio de seu apoio
unânime” (Top and Flake, “The
Kingdom of God” [O Reino de Deus],
p. 33; grifo do autor). Após a morte do
Profeta Joseph Smith, o Quórum dos
Doze Apóstolos liderou a Igreja por três
anos e meio antes de a Primeira
Presidência ser organizada. O Quórum
dos Doze liderou a Igreja por pouco
mais de três anos após o falecimento do
Presidente Brigham Young e por quase
dois anos após a morte do Presidente
John Taylor. Mais recentemente, o
Quórum dos Doze Apóstolos em geral
lidera a Igreja por apenas alguns dias
antes de a Primeira Presidência ser
organizada e um novo Presidente ser
designado.

Em 18 de setembro de 1898, o
Presidente George Q. Cannon (1827–1901), da Primeira Presidência, falou sobre a
organização da Primeira Presidência após a morte do Presidente Wilford Woodruff
em 2 de setembro:

CAPÍTULO 3

37



“Em 13 de setembro, em uma reunião dos apóstolos, enquanto conversávamos
sobre a necessidade de nomearmos um guardião para a Igreja, ficou também claro
para os irmãos a necessidade de organizar a Primeira Presidência, e cada um dos
Doze, um depois do outro, concordou que essa ação deveria ser tomada naquele
momento. Após ouvir seus pontos de vista, o Presidente Snow levantou-se e
declarou aos irmãos que, desde a morte do Presidente Woodruff, sentiu-se
inspirado a apresentar-se diante do Senhor no templo, vestido com os mantos do
sacerdócio, e o Senhor revelou a ele que a Primeira Presidência deveria ser
organizada e também revelou quem deveriam ser seus conselheiros. No entanto,
ele não disse nada até que os apóstolos tivessem se pronunciado a respeito do
assunto. Essa declaração do Presidente Snow foi uma evidência para eles de que o
Espírito de Deus os havia inspirado em seus comentários e que aprovara a ação que
haviam proposto, e isso fez com que se regozijassem muito. Quanto a mim, não
esperava que essa ação fosse tomada naquele momento, embora fosse totalmente a
favor, e sempre senti que a Primeira Presidência deveria ser organizada tão logo o
Senhor inspirasse essa ação” (Deseret News, 8 de outubro de 1898, p. 514).

3.8
Reorganização da Primeira Presidência
Em 1974, o Presidente N. Eldon Tanner (1898–1982), da Primeira Presidência,
descreveu a transição de autoridade e o procedimento pelo qual um novo
Presidente da Igreja é apoiado pelo Quórum dos Doze Apóstolos e a Primeira
Presidência é organizada, contando sobre os acontecimentos que precederam e
sucederam a morte do Presidente Harold B. Lee:

“É significativo notar exatamente o que ocorreu na ocasião do falecimento do
Presidente Harold B. Lee. O Presidente Romney tinha sido chamado para ir ao
hospital e, ao conversarem, o Presidente Lee, percebendo que poderia ficar
incapacitado por algum tempo, disse ao Presidente Romney: ‘O Presidente Tanner
está ausente, e quero que você assuma e conduza os assuntos da Igreja’. O
Presidente Kimball, que chegou mais tarde, ofereceu seus serviços ao Presidente
Romney. No entanto, imediatamente após o anúncio do falecimento do Presidente
Lee, o Presidente Romney voltou-se para o Presidente Kimball e disse: ‘Você, como
presidente do Quórum dos Doze, está agora no comando. Estou à sua disposição e
preparado para fazer qualquer coisa para ajudar’.

Isso estava totalmente de acordo com a ordem da Igreja e é um grande exemplo de
como a Igreja nunca fica sem uma presidência e como o processo de transferência
de liderança de uma pessoa para a outra é tranquilo. O Presidente Kimball, como
presidente dos Doze, tornou-se imediatamente a autoridade presidente da Igreja.

Gostaria de explicar em linhas gerais os procedimentos que foram tomados por
ocasião da nomeação e ordenação do Presidente Kimball. (…)

Quatro dias após a morte do Presidente Lee, o Presidente Kimball, presidente dos
Doze, convocou os membros dos Doze para uma reunião na sala superior do
templo com o propósito de discutir a reorganização da Primeira Presidência e
tomar quaisquer medidas que achassem necessárias. Os que tinham sido os
conselheiros do Presidente — isto é, o Presidente Romney e eu — tomamos nossos
devidos lugares no Quórum dos Doze.

CAPÍTULO 3

38



O Presidente Kimball, depois de externar sua profunda tristeza pelo falecimento do
Presidente Lee e após dizer o quanto se sentia inadequado, pediu que os membros
dos Doze, em ordem de apostolado, expressassem individualmente o que sentiam a
respeito da reorganização da presidência da Igreja.

Depois que cada membro dos Doze falou, o Presidente Kimball disse que sentia
que era hora de reorganizar a Primeira Presidência e que ele era o homem que o
Senhor queria que presidisse naquele momento. O agradável Espírito do Senhor
preenchia a sala em grande abundância e havia união e harmonia completas tanto
na mente quanto nas palavras ditas pelos irmãos. O único propósito e desejo de
todos era fazer a vontade do Senhor e não havia qualquer dúvida entre eles de que
a vontade de Deus tinha sido manifestada.

O Élder Ezra Taft Benson então propôs que a Primeira Presidência da Igreja fosse
reorganizada e que Spencer W. Kimball fosse apoiado, ordenado e designado como
presidente, profeta, vidente, revelador e guardião da Igreja. A proposta foi aprovada
de maneira unânime.

Com toda a humildade, o Presidente Kimball veio à frente e fez seu discurso de
aceitação, orando para que o Espírito e as bênçãos do Senhor fossem derramados
sobre ele para que fosse capaz de realizar a vontade do Senhor. Disse que sempre
tinha orado pela saúde do Presidente Lee para que ele tivesse força e vigor, e para
que as bênçãos do Senhor estivessem sobre ele como Presidente da Igreja. Ele
salientou o fato de que tinha orado sinceramente com sua amada esposa, Camilla,
para que esse encargo jamais caísse sobre ele e que sentia que o Presidente Lee
com certeza viveria mais do que ele. (…)

Em seguida, escolheu e nomeou seu primeiro conselheiro, N. Eldon Tanner, e seu
segundo conselheiro, Marion G. Romney, sendo que cada um deles falou com toda
a humildade e prometeu apoiar o Presidente Kimball como Presidente da Igreja e
cumprir seu ofício da melhor maneira possível e oraram para que as bênçãos do
Senhor fossem derramadas sobre ele.

Depois, o Presidente Benson foi apoiado como presidente do Conselho dos Doze.
O Presidente Kimball, então, ocupou seu lugar na cadeira no centro da sala, e todos
os presentes colocaram as mãos sobre sua cabeça. Sentimos que o Espírito do
Senhor estava realmente conosco e esse doce Espírito invadiu nosso coração. Em
seguida, o Presidente Benson proferiu uma bela oração e bênção para ordenar e
designar Spencer W. Kimball como profeta, vidente e revelador e Presidente de A
Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias” (“Os Eleitos do Senhor”, A
Liahona, setembro de 1974, pp. 44–46).

CAPÍTULO 3

39



3.9
O Que É uma Assembleia Solene?

Apoio durante uma assembleia solene da Igreja

Embora o Presidente Thomas S. Monson tenha se tornado Presidente da Igreja em
3 de fevereiro de 2008, após a morte do Presidente Gordon B. Hinckley, foi na
sessão da manhã de sábado da Conferência Geral de abril de 2008, chamada de
assembleia solene, que os membros da Igreja, por quóruns e grupos no mundo
inteiro, apoiaram-no como profeta, vidente e revelador, e Presidente de A Igreja de
Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias (ver “Apoio aos Líderes da Igreja”, A
Liahona, maio de 2008, pp. 4–7).

O Élder David B. Haight (1906–2004), do Quórum dos Doze Apóstolos, falou
sobre o que é uma assembleia solene e sobre como essa reunião é crucial e sagrada:

“Hoje, somos testemunhas e participantes de uma ocasião deveras sagrada — uma
assembleia solene para atuar sobre coisas celestes. Como em tempos passados,
muitos jejuns e orações foram oferecidos pelos santos de todo o mundo para que
recebessem o Espírito do Senhor em efusão, o que está claramente evidenciado
aqui, nesta manhã.

Uma assembleia solene, como o nome indica, denota uma ocasião sagrada,
sóbria e reverente, em que os santos se reúnem sob a direção da Primeira
Presidência. As assembleias solenes têm três finalidades: a dedicação de templos,
instrução especial para os líderes do sacerdócio e apoio de um novo Presidente da
Igreja. Esta sessão da conferência é uma assembleia solene com o propósito de
apoiar um Presidente da Igreja recém-chamado e outros oficiais da Igreja.

CAPÍTULO 3

40



Há um padrão nas assembleias solenes que as distingue de outras reuniões gerais
em que apoiamos os líderes da Igreja. Esse padrão estabelecido pelo Profeta Joseph
Smith é que os quóruns do sacerdócio, começando pela Primeira Presidência,
levantem-se e manifestem com o braço erguido sua disposição de apoiar o
Presidente da Igreja como profeta, vidente e revelador, e apoiá-lo com sua
confiança, fé e orações. Os quóruns do sacerdócio da Igreja manifestam-se dessa
maneira por meio de voto. Então, todos os santos se levantam e demonstram seu
desejo de fazer o mesmo. Os demais líderes da Igreja são apoiados de forma
semelhante em seus ofícios e chamados.

Quando apoiamos o Presidente da Igreja com o braço levantado, não significa
apenas que o reconhecemos diante de Deus como o portador legítimo de todas as
chaves do sacerdócio; significa que fazemos um convênio com Deus de que
viveremos de acordo com a orientação e o conselho que nos forem transmitidos por
meio de Seu profeta. É um convênio solene.

No dia em que a Igreja foi organizada, o Senhor deu o seguinte mandamento:

‘Pois suas palavras [do Presidente da Igreja] recebereis como de minha própria
boca, com toda paciência e fé.

Porque, assim fazendo, as portas do inferno não prevalecerão contra vós; sim, e o
Senhor Deus afastará de vós os poderes das trevas e fará tremerem os céus para o
vosso bem e para a glória de seu nome.

Pois assim diz o Senhor Deus: Inspirei-o a promover a causa de Sião com grande
poder voltado para o bem’ (D&C 21:5–7).

A primeira assembleia solene foi realizada no Templo de Kirtland, em 27 de março
de 1836. Após o método de votação que descrevi, o Profeta Joseph Smith registrou:
‘Profetizei a todos que, se apoiassem estes homens em suas várias posições, (…) o
Senhor os abençoaria; (…) em nome de [Jesus] Cristo, as bênçãos do céu lhes
pertenceriam’ (History of the Church, vol. 2, p. 418).

Hoje, ao exercermos o princípio do comum acordo, expressamos nossa vontade.
Quão sagrado é esse privilégio e essa responsabilidade? Tão sagrado que, na
grande revelação do sacerdócio, o Senhor disse que esses assuntos ‘[poderão] ser
[apresentados] à assembleia geral dos diversos quóruns, que constituem as
autoridades espirituais da igreja’ (D&C 107:32; grifo do autor)” (“Assembleias
Solenes”, A Liahona, janeiro de 1995, p. 14; grifo do autor).

CAPÍTULO 3

41



Um dos privilégios dos membros da Igreja é o
de ter a oportunidade de apoiar os que foram
chamados para presidir a Igreja.

3.10
Como Apoiamos o Presidente da Igreja
Ao término da assembleia solene na
qual Thomas S. Monson foi apoiado
como o 16º Presidente da Igreja, o
Presidente Henry B. Eyring, da
Primeira Presidência, falou da grande
bênção que temos e da promessa que
fazemos ao levantar a mão para apoiar
nossos líderes:

“O povo de Deus nem sempre foi digno
da experiência maravilhosa que
compartilhamos hoje. Os apóstolos,
depois da ascensão de Cristo,
continuaram a exercer as chaves que Ele
lhes deixara. Mas devido à
desobediência e à perda de fé dos membros, os apóstolos morreram sem que as
chaves fossem passadas para sucessores. Chamamos esse trágico episódio de ‘A
Apostasia’. Se os membros da Igreja daquela época tivessem tido a oportunidade e
a vontade de exercer a fé que vocês têm hoje, o Senhor não teria retirado as chaves
do sacerdócio da Terra. Portanto, hoje é um dia de significado histórico e de
importância eterna na história do mundo e para os filhos de nosso Pai Celestial.

Nossa obrigação é permanecermos dignos da fé necessária para cumprirmos nossa
promessa de apoiar os que foram chamados. (…) Para apoiarmos os que foram
chamados hoje, precisamos analisar nossa vida, arrepender-nos se for
necessário, comprometer-nos a guardar os mandamentos do Senhor e seguir
Seus servos. O Senhor nos adverte que, se não fizermos essas coisas, o Espírito
Santo será retirado de nossa vida, perderemos a luz que recebemos e não seremos
capazes de cumprir a promessa que fizemos hoje de apoiar os servos do Senhor em
Sua Igreja verdadeira” (“A Igreja Verdadeira e Viva”, A Liahona, maio de 2008, p. 21;
grifo do autor).

Pontos a Ponderar

Tarefas Sugeridas

• De que maneira o fato de compreendermos o procedimento divinamente inspirado para a sucessão na Presidência aumenta
nossa confiança no Presidente da Igreja?

• De que modo a concessão das chaves do sacerdócio no momento em que um novo apóstolo é ordenado dá início ao processo de
sucessão?

• Que bênçãos recebemos por apoiar o apóstolo sênior como profeta e Presidente da Igreja?

• Usando este capítulo como guia, faça um esboço dos passos que o Senhor estabeleceu para a seleção de um novo Presidente da
Igreja. De que maneira esse processo começa com a seleção de um novo apóstolo?

• Escreva respostas para as seguintes perguntas: O que se espera de nós quando apoiamos um novo Presidente da Igreja? Como
isso pode ser aplicado ao nosso apoio a um bispo ou a outro líder da Igreja?

CAPÍTULO 3

42



• Explique brevemente a um amigo ou familiar como o procedimento divinamente inspirado para a sucessão na Presidência elimina
a ambição por um cargo, erros e conflitos.

• Anote suas impressões sobre como a compreensão a respeito do princípio do tempo de apostolado no Quórum dos Doze
Apóstolos pode fortalecer a confiança de que a liderança da Igreja está nas mãos do Senhor e que Ele conhece e prepara cada
membro dos Doze.

CAPÍTULO 3

43



Estabelecida em março de 1833, a formação
original da Primeira Presidência de A Igreja de
Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias
incluía Joseph Smith, Presidente (ao centro);
Sidney Rigdon, Primeiro Conselheiro (à
esquerda); e Frederick G. Williams, Segundo
Conselheiro (à direita).

CAPÍTULO 4

O Quórum da Primeira
Presidência

Introdução
Em 18 de março de 1833, a Primeira Presidência foi
formalmente organizada tendo o Profeta Joseph Smith como
Presidente e Sidney Rigdon e Frederick G. Williams como
conselheiros (ver History of the Church, vol. 1, p. 334; ver
também D&C 81:90, inclusive o cabeçalho da seção).
Revelações subsequentes deram mais informações a respeito
da Primeira Presidência, que hoje funciona como o mais alto
quórum do sacerdócio da Igreja, com “o direito de oficiar em
todos os ofícios da igreja” (D&C 107:9; ver também D&C
124:126).

O Quórum da Primeira Presidência é formado pelo Presidente
da Igreja e normalmente, mas nem sempre, dois conselheiros.

Na maioria das vezes, mas nem sempre, os conselheiros são
escolhidos do Quórum dos Doze Apóstolos. Esses “três
sumos sacerdotes presidentes (…) formam o quórum da
Presidência da Igreja” (D&C 107:22). Sobre eles recai a
responsabilidade de dirigir o reino de Deus na Terra (ver D&C
90:12–16). O Senhor salientou a importância da Primeira
Presidência ao declarar: “Quem me recebe, recebe aqueles
que enviei, a Primeira Presidência, a quem te dei como
conselheiros por causa de meu nome” (D&C 112:20).

Este capítulo vai ajudá-lo a aumentar seu conhecimento
sobre como a Primeira Presidência preside e dirige a obra no
Senhor na Terra.

Comentários
4.1
A Antiga Primeira Presidência da Igreja no Novo Testamento
O Presidente Joseph Fielding Smith
(1876–1972) ensinou que na
organização da Igreja de Jesus Cristo do
Novo Testamento também existia um
Quórum da Primeira Presidência como
temos nestes últimos dias:

“O fato de que Pedro, Tiago e João
foram separados dos outros apóstolos e
receberam autoridade especial mostra
que houve um modelo para a Primeira
Presidência que temos hoje. Está
perfeitamente claro, de acordo com o
que foi escrito, que esses três
apóstolos formavam essa
presidência. (…) Fica muito evidente para os santos dos últimos dias que esses
três eram a Presidência devido ao fato de que todos os três apareceram ao Profeta
Joseph Smith e a Oliver Cowdery e conferiram a eles o Sacerdócio de
Melquisedeque” (Seek Ye Earnestly [Buscai Diligentemente], 1970, pp. 207–208; grifo
do autor).

44



4.2
A Organização da Primeira Presidência
Este quadro mostra alguns acontecimentos relativos à organização da Primeira
Presidência:

Data Acontecimento

6 de abril
de 1830

A Igreja foi organizada com Joseph Smith, “chamado por Deus e ordenado apóstolo de
Jesus Cristo para ser o primeiro élder desta igreja” e Oliver Cowdery, que “foi também
chamado por Deus como apóstolo de Jesus Cristo para ser o segundo élder desta
igreja” (D&C 20:2–3).

11 de
novembro
de 1831

O Profeta Joseph Smith recebeu a revelação que está registrada em Doutrina e
Convênios 107:59–100; os versículos 64–66 falam sobre o “Presidente do Sumo
Sacerdócio da Igreja” (ver Robin Scott Jensen, Robert J. Woodford e Steven C. Harper,
eds., Revelations and Translations: Manuscript Revelations Books, ed. fac-símile, vol. 1
da série Revelações e Traduções de The Joseph Smith Papers, editado por Dean C.
Jessee, Ronald K. Esplin e Richard Lyman Bushman, 2009, pp. 216–219).

25 de
janeiro de
1832

“Joseph Smith foi apoiado e ordenado Presidente do Sumo Sacerdócio” na conferência
de élderes, sumo sacerdotes e membros da Igreja em Amherst, Ohio (cabeçalho da
seção 75 de Doutrina e Convênios; ver também D&C 82; History of the Church, vol. 1,
p. 243, nota de rodapé).

Março de
1832

O Profeta Joseph Smith recebeu revelação sobre o futuro papel da Primeira Presidência
(ver D&C 81:1–2). “A revelação (…) deve ser considerada como um passo em direção à
organização formal da Primeira Presidência, chamando especificamente para o cargo
de conselheiro naquele grupo e explicando a dignidade da designação” (cabeçalho da
seção 81 de Doutrina e Convênios).

26 de
abril de
1832

Durante um “conselho geral da Igreja”, no Condado de Jackson, Missouri, “Joseph
Smith foi apoiado como Presidente do Sumo Sacerdócio, cargo para o qual havia sido
anteriormente ordenado” (cabeçalho da seção 82 de Doutrina e Convênios).

8 de
março de
1833

O Profeta Joseph Smith recebeu a revelação que se encontra em Doutrina e Convênios
90, “um passo adicional no estabelecimento da Primeira Presidência” (cabeçalho da
seção). Nessa revelação, o Senhor disse que Sidney Rigdon e Frederick G. Williams
deveriam servir como conselheiros na Primeira Presidência (ver o versículo 6).

18 de
março de
1833

Sidney Rigdon e Frederick G. Williams foram designados como conselheiros na Primeira
Presidência. O Profeta Joseph Smith escreveu: “O Élder Rigdon expressou o desejo de
que ele e o irmão Frederick G. Williams fossem ordenados ao ofício para o qual foram
chamados, (…) de acordo com a revelação dada em 8 de março de 1833. Coloquei as
mãos sobre a cabeça dos irmãos Sidney Rigdon e Frederick G. Williams e os ordenei
para que também tivessem as chaves deste último reino e que auxiliassem na
Presidência do Sumo Sacerdócio como meus conselheiros” (History of the Church, vol.
1, p. 334).

28 de
março de
1835

O Profeta Joseph Smith recebeu a revelação que se encontra em Doutrina e Convênios
107:1–58, definindo melhor a Primeira Presidência como o quórum presidente da
Igreja: “Do Sacerdócio de Melquisedeque, três sumos sacerdotes presidentes,
escolhidos pelo grupo, designados e ordenados a esse ofício e apoiados pela
confiança, fé e orações da igreja, formam o quórum da Presidência da Igreja” (D&C
107:22).

CAPÍTULO 4

45



4.3
A Autoridade da Primeira Presidência
Os membros da Primeira Presidência são os Sumos Sacerdotes Presidentes para
toda a Igreja. Como tal, a Primeira Presidência constitui a autoridade máxima
mortal em todos os assuntos. O Senhor definiu a extensão da autoridade desses
homens quando declarou:

“Também, em verdade vos digo: Os assuntos mais importantes da igreja e os casos
mais difíceis da igreja, caso a decisão dos bispos ou juízes não seja satisfatória,
serão transmitidos e encaminhados ao conselho da igreja, perante a presidência do
sumo sacerdócio.

E a presidência do conselho do sumo sacerdócio terá poder para chamar outros
sumos sacerdotes, sim, doze, para auxiliarem como conselheiros; e assim a
presidência do sumo sacerdócio e seus conselheiros terão poder para decidir,
baseando-se em testemunhos, de acordo com as leis da igreja.

E após essa decisão o caso não mais será lembrado perante o Senhor; porque este é
o mais alto conselho da igreja de Deus e tem a decisão final em controvérsias
sobre assuntos espirituais” (D&C 107:78–80; grifo do autor).

O Presidente Stephen L. Richards (1879–1959), da Primeira Presidência, explicou
que a Primeira Presidência tem autoridade para interpretar a doutrina:

“Quem tem direito de interpretar a doutrina da Igreja (…)? Tenho certeza de que,
após séria reflexão, não há qualquer diferença de opinião sobre esse assunto entre
os membros. Foi mostrado de maneira tão clara nas revelações que recebemos e na
prática da Igreja que o Presidente e seus conselheiros são investidos com essa
autoridade que não acredito que algum membro discorde seriamente disso. Na
linguagem da revelação, eles, a Presidência, constituem ‘um quórum (…) a fim de
receberem os oráculos para toda a igreja’ (D&C 124:126). Eles são a corte suprema
aqui na Terra no que diz respeito à interpretação da lei de Deus.

No exercício de suas funções e dos poderes delegados, eles são controlados por
uma constituição, parte dela escrita, sendo que a outra parte não. A parte escrita
constitui a escritura autenticada, antiga e moderna, bem como os pronunciamentos
dos profetas dos últimos dias. A parte não escrita abrange o espírito de revelação e
a inspiração divina pertinente ao chamado deles” (Conference Report, outubro de
1938, pp. 115–116; grifo do autor).

CAPÍTULO 4

46



O Presidente Joseph F. Smith (no centro) e
seus conselheiros, John R. Winder (à
esquerda) e Anthon H. Lund (à direita)

4.4
O Preeminência do Presidente da Igreja
Em 8 de março de 1833, o Senhor disse
ao Profeta Joseph Smith que os
conselheiros na Primeira Presidência
são “considerados iguais [ao
Presidente] na posse das chaves deste
último reino” (D&C 90:6). O Presidente
da Igreja, no entanto, preside esse
quórum do sacerdócio e orienta o
trabalho de seus conselheiros.

O Élder John A. Widtsoe (1872–1952),
do Quórum dos Doze Apóstolos,
explicou que o Presidente da Igreja
dirige o trabalho da Primeira
Presidência:

“Joseph Smith recebeu dois conselheiros, e os três formavam a Primeira
Presidência da Igreja. (18 de março de 1833.) Isso foi feito em 8 de março de 1833,
após o recebimento de uma revelação declarando que ‘por (…) intermédio [de
Joseph Smith] os oráculos serão dados a um outro, sim, à igreja’ (D&C 90:4). A
preeminência do Presidente da Igreja foi mantida. A questão relativa ao fato de os
conselheiros terem ou não o mesmo poder que o Presidente foi logo alvo de debate
por várias pessoas. O que os conselheiros poderiam fazer sem a designação direta
do Presidente? Essas perguntas foram respondidas em uma reunião realizada em
16 de janeiro de 1836. O Profeta disse: ‘Os Doze não estão sujeitos a ninguém além
da Primeira Presidência (…); e, quando eu não estiver presente, não há uma Primeira
Presidência acima dos Doze’ (History of the Church, vol. 2, p. 374; grifo do autor). Em
outras palavras, se tirarmos o Presidente, os conselheiros não têm nenhuma
autoridade. Os conselheiros não têm poder de serem presidentes e não podem
agir nos assuntos da Igreja sem a orientação e o consentimento do presidente”
(Joseph Smith: Seeker after Truth, Prophet of God, 1951, p. 303; grifo do autor).

CAPÍTULO 4

47



Presidente Thomas S. Monson (sentado) e
seus conselheiros, Henry B. Eyring (à
esquerda) e Dieter F. Uchtdorf (à
direita), 2008

4.5
A Primeira Presidência Preside a Igreja
O Presidente Joseph Fielding Smith
(1876–1972) fez uma observação sobre a
posição de governo da Primeira
Presidência:

“Temos na Igreja de Jesus Cristo de hoje
o quórum da Primeira Presidência à
parte do Conselho dos Apóstolos. É
sob a direção da Primeira
Presidência que os apóstolos atuam
em todos os assuntos do sacerdócio e
na Igreja” (Doutrinas de Salvação, comp.
Bruce R. McConkie, 1994, vol. 3, p. 155;
grifo do autor, tradução atualizada).

Como “o mais alto conselho da igreja
de Deus” (D&C 107:80), a Primeira
Presidência lidera a Igreja com
julgamentos inspirados sobre todos os
assuntos, tanto espirituais como
temporais. O Presidente Joseph
Fielding Smith (1876–1972) ensinou:

“Por revelação, foram instituídos conselheiros para o Presidente da Igreja (ver D&C
107:78–80). (…)

O supremo poder governante da Igreja está investido no Presidente e em seus
conselheiros. A Primeira Presidência preside todos os conselhos, todos os quóruns
e todas as organizações da Igreja, com o poder supremo de indicar e nomear (ver
D&C 107:9). Esses poderes de indicar, nomear e presidir podem ser delegados pela
Primeira Presidência a outros de sua escolha que, por sua vez, são apoiados pelas
pessoas para representar a presidência no governo da Igreja.

Os membros da Primeira Presidência são oráculos vivos de Deus, juízes supremos e
intérpretes da lei da Igreja. Eles supervisionam o trabalho da Igreja inteira em todas
as questões de normas, organização e administração. Nenhuma parte do trabalho
da Igreja está fora do alcance da autoridade deles” (“The First Presidency and the
Council of the Twelve” [A Primeira Presidência e o Conselho dos Doze],
Improvement Era, novembro de 1966, p. 978).

O Presidente James E. Faust (1920–2007), da Primeira Presidência, disse:

“A Primeira Presidência tem responsabilidade absoluta nos assuntos do reino de
Deus na Terra. O Senhor disse a respeito deles:

‘Do Sacerdócio de Melquisedeque, três sumos sacerdotes presidentes, escolhidos
pelo grupo, designados e ordenados a esse ofício e apoiados pela confiança, fé e
orações da igreja, formam o quórum da Presidência da Igreja. (…)

E a presidência do conselho do sumo sacerdócio terá poder para chamar outros
sumos sacerdotes, sim, doze, para auxiliarem como conselheiros; e assim a

CAPÍTULO 4

48



presidência do sumo sacerdócio e seus conselheiros terão poder para decidir,
baseando-se em testemunhos, de acordo com as leis da igreja’ (D&C 107:22, 79)”
(“Responsabilidades dos Pastores”, A Liahona, julho de 1995, p. 50).

4.6
A Importância dos Conselheiros na Primeira Presidência

Presidente Gordon B. Hinckley (no centro) e seus conselheiros, Thomas S. Monson (à
esquerda) e James E. Faust (à direita), 2005.

O Élder William R. Walker, dos Setenta, ensinou que a Primeira Presidência é o
modelo a ser seguido pelas outras presidências da Igreja:

“Todos nós que servimos em presidências, em qualquer lugar da Igreja, devemos
considerar a Primeira Presidência como o nosso modelo e o exemplo que
procuramos seguir ao exercer nossas mordomias. Devemos esforçar-nos para ser
como eles e trabalhar juntos com amor e harmonia, da mesma forma que eles.

O Presidente Gordon B. Hinckley falava frequentemente sobre a importância dos
conselheiros: Ele disse: ‘O Senhor colocou [conselheiros] ali com um propósito’
(Teachings of Gordon B. Hinckley [Ensinamentos de Gordon B. Hinckley],
1997, p. 94).

O Presidente Gordon B. Hinckley ensinou também: ‘Todas as manhãs, exceto na
segunda-feira, a Primeira Presidência se reúne (quando estamos na cidade). Peço
ao Presidente Faust que apresente seus assuntos, e nós os discutimos e tomamos
uma decisão. Depois, peço ao Presidente Monson que apresente seus assuntos, e
nós os discutimos e tomamos uma decisão. Em seguida, apresento os assuntos que
desejo abordar e nós os discutimos e tomamos uma decisão. Trabalhamos juntos.

CAPÍTULO 4

49



Devido à enfermidade do Presidente Spencer
W. Kimball e do Presidente Marion G.
Romney, o Presidente Gordon B. Hinckley às
vezes compareceu sozinho a uma
conferência geral.

(…) Não pode haver um único homem trabalhando em uma presidência.
Conselheiros — que coisa maravilhosa são os conselheiros. Eles impedem que você
faça coisas erradas, ajudam-no a fazer as coisas certas’ (Teachings of Gordon B.
Hinckley, p. 95; ver também “Nos Conselheiros Há Segurança”, A Liahona, janeiro
de 1991, pp. 54–61).

Um conselheiro do Presidente Joseph F. Smith descreveu certa vez como a Primeira
Presidência tomava decisões: ‘Quando chegava um caso diante (do Presidente da
Igreja) para ser julgado, ele e seus conselheiros conversavam a respeito e o
analisavam cuidadosamente até chegarem à mesma conclusão’ (Anthon H. Lund,
Conference Report, junho de 1919, p. 19, grifo do autor).

Esse deve ser o nosso padrão nas presidências.

As revelações nos ensinam a tomar decisões em quóruns e presidências ‘com toda
retidão, com santidade e humildade de coração, mansidão e longanimidade; e com
fé e virtude e conhecimento, temperança, paciência, piedade, bondade fraternal e
caridade’ (D&C 107:30).

O Senhor deu-nos o modelo” (“Três Sumos Sacerdotes Presidentes”, A Liahona,
maio de 2008, p. 39; grifo do autor).

4.7
Os Conselheiros Assumem o Trabalho da Primeira Presidência Se o
Presidente Estiver Doente
O Presidente Gordon B. Hinckley
(1910–2008) explicou como o trabalho
da Primeira Presidência continua
mesmo quando o Presidente da Igreja
está doente ou incapacitado de executar
seus deveres:

“Quando o presidente adoece ou não
consegue desempenhar plenamente os
deveres de seu ofício, seus dois
conselheiros formam o Quórum da
Primeira Presidência. Eles realizam o
trabalho diário da Presidência. Em
circunstâncias excepcionais, quando
somente um deles for capaz de
desempenhar suas funções, ele poderá
agir na autoridade do ofício da
Presidência como estabelecido em Doutrina e Convênios, seção 102,
versículos 10–11” (“Deus Está ao Leme”, A Liahona, julho de 1994, p. 65; grifo
do autor).

Três anos e meio antes, o Presidente Gordon B. Hinckley contou sua experiência
pessoal como conselheiro de dois Presidentes da Igreja que ficaram doentes por um
período prolongado:

“Durante o período em que o Presidente Kimball ficou doente, a saúde do
Presidente Tanner piorou e ele faleceu. O Presidente Romney foi chamado para ser

CAPÍTULO 4

50



o Primeiro Conselheiro, e eu como Segundo Conselheiro do Presidente Kimball.
Depois, o Presidente Romney ficou doente, de maneira que todo o fardo de
responsabilidade ficou para mim. Eu me aconselhava frequentemente com meus
irmãos do Quórum dos Doze e não sei como agradecer-lhes por sua compreensão e
pela sabedoria de seus julgamentos. Nos assuntos em que já havia uma norma bem
definida, prosseguimos adiante. Mas nenhuma norma nova foi anunciada ou
implementada e nenhuma prática significativa foi alterada sem que nos
reuníssemos com o Presidente Kimball e apresentássemos o problema a ele e
recebêssemos seu total consentimento e sua aprovação.

Em tais circunstâncias, quando eu o visitava, sempre levava um secretário que fazia
anotações detalhadas da nossa conversa. Posso garantir a vocês, amados irmãos,
que nunca me coloquei à frente do meu líder, nunca tive nenhum desejo de seguir
em frente sem ele no que tange às normas ou instruções da Igreja. Eu sabia que ele
era o Profeta escolhido do Senhor. Embora eu também tivesse sido apoiado como
profeta, vidente e revelador, com meus irmãos do Quórum dos Doze, eu sabia
também que nenhum de nós era o Presidente da Igreja. Eu sabia que o Senhor
havia prolongado a vida do Presidente Kimball por um propósito e tinha fé total de
que esse prolongamento da vida estava de acordo com a sabedoria de Deus, que
tem mais sabedoria do que qualquer ser humano.

Em novembro de 1985, o Presidente Kimball faleceu, e o Presidente Ezra Taft
Benson, que na época era o Presidente do Conselho dos Doze, foi apoiado por
unanimidade como Presidente da Igreja, profeta, vidente e revelador. Ele escolheu
seus conselheiros, e posso garantir-lhes que temos trabalhado juntos com toda
harmonia e que tem sido uma grande experiência, algo maravilhosamente
compensador.

O Presidente Benson agora está com 91 anos e não tem a força e a vitalidade que
tinha antes em abundância. O irmão Monson e eu, como seus conselheiros,
fazemos como antes, ou seja, damos continuidade ao trabalho da Igreja ao mesmo
tempo em que somos muito cautelosos para não nos colocarmos à frente do
Presidente nem deixarmos de cumprir qualquer tipo de norma estabelecida há
longo tempo sem o seu conhecimento e sua aprovação total” (“Nos Conselheiros
Há Segurança”, A Liahona, janeiro de 1991, p. 60).

CAPÍTULO 4

51



Os escritórios dos membros da Primeira
Presidência ficam no Edifício Administrativo
da Igreja em Salt Lake City, Utah.

4.8
Um Exemplo das Atividades Diárias da Primeira Presidência
Em 1979, o Presidente N. Eldon
Tanner (1898–1982), que serviu como
conselheiro de quatro Presidentes da
Igreja, descreveu em detalhes as
atividades diárias da Primeira
Presidência naquela época. Embora os
horários possam variar em cada
administração e alguns detalhes
tenham mudado, sua descrição dá uma
boa ideia das muitas responsabilidades
da Primeira Presidência:

“Todos os assuntos relativos à
administração da Igreja estão sob a
direção da Primeira Presidência e
esses assuntos são geralmente divididos em três categorias:

Primeiro, aqueles administrados diretamente pela Primeira Presidência; segundo,
os assuntos eclesiásticos administrados pelos Doze sob a direção da Primeira
Presidência; e terceiro, os assuntos temporais administrados pelo Bispado
Presidente, como designado pela Primeira Presidência.

Entre os assuntos administrados diretamente pela Primeira Presidência estão os
seguintes: conferências de área, assembleias solenes, orçamentos, os
departamentos ligados a educação, história e recursos humanos, templos, auditoria,
Conselho de Coordenação e serviços de bem-estar. (…)

No esquema normal, a Primeira Presidência se reúne todas as terças, quartas,
quintas e sextas-feiras às 8 horas da manhã com um secretário que toma nota de
todos os procedimentos. Essas conversas incluem a correspondência endereçada à
Primeira Presidência — que tem de tudo um pouco, desde perguntas sobre piercing
nas orelhas até apelos de decisões de excomunhão pela presidência de uma estaca
e um sumo conselho. Há perguntas sobre padrões de aparência e vestuário,
hipnotismo, observância do Dia do Senhor, interpretação das escrituras,
treinamento sobre questões delicadas, selamentos, reclamações contra líderes
locais, reencarnação, doação de partes do corpo para estudo científico ou para
outras pessoas, cremação, transplantes, assuntos legais e assim por diante.

Suas decisões também envolvem a seleção de novas presidências de templos,
quando e onde houver templos que devem ser construídos e outros assuntos a
serem discutidos quando estiverem reunidos com o Conselho dos Doze Apóstolos
e o Bispado Presidente. Eles também planejam assembleias solenes e conferências
de área no mundo inteiro.

Na terça-feira, às 10 horas da manhã , eles se reúnem com o Comitê de Despesas.
(…) É nessa hora que os chefes dos diferentes departamentos apresentam suas
solicitações de gastos e os fundos são distribuídos. Como exemplo, essas
solicitações incluem pedidos do Departamento de Propriedades para aquisição de
terras e construção de sedes de estaca ou capelas, escritórios de missões, centros de

CAPÍTULO 4

52



Quando Jesus perguntou a Pedro: “Amas-me
mais do que estes?” (João 21:15), isso ilustrou
o sacrifício que os apóstolos fizeram
pela Igreja.

visitantes, e assim por diante, bem como uma discussão sobre os custos de
manutenção. Além disso, o Bispado Presidente apresenta seus pedidos para realizar
gastos que envolvem projetos de bem-estar.

Na quarta-feira, as reuniões da Primeira Presidência são voltadas para os relatórios
dos chefes dos diferentes departamentos que estão sob a orientação direta da
Primeira Presidência, como os departamentos de História, Recursos Humanos e
Comunicações Públicas. Também são marcados encontros com visitantes
importantes na quarta-feira de manhã, onde for possível. (…)

Uma vez por mês, às quartas-feiras, a Primeira Presidência se reúne com a Junta de
Educação da Igreja e a Junta de Diretores para resolver assuntos relacionados às
universidades e faculdades, Seminários e Institutos e outras escolas da Igreja. Além
disso, em uma quarta-feira do mês, eles se reúnem com o Conselho de
Coordenação. (…) Nessa reunião, eles discutem e decidem sobre normas,
procedimentos e questões de administração para que todas as divisões de
responsabilidade sejam devidamente esclarecidas e coordenadas. Em seguida, eles
se reúnem com o Comitê de Bem-Estar (…).

Nas quintas-feiras, às 10 horas da manhã , eles têm uma reunião com o Conselho
dos Doze Apóstolos na sala superior do Templo de Salt Lake, onde os Doze já estão
reunidos desde as 8 horas . É nessa sala que a liderança da Igreja recebe orientação
diretamente do Senhor desde que o templo foi terminado. Lá eles têm sentimentos
espirituais especiais e às vezes sentem a presença de grandes líderes que já se
foram. Na parede, há retratos de 12 Presidentes da Igreja, bem como de Hyrum, o
Patriarca. Há também pinturas do Salvador no Mar da Galileia, local em que
chamou alguns de Seus apóstolos, e outros quadros retratando Sua Crucificação e
ascensão. Nessa sala, temos a lembrança dos muitos e grandes líderes que se
sentaram naquele mesmo local em conselho e que, sob a direção do Senhor,
tomaram importantes decisões.

Quando a Primeira Presidência entra na sala às 10 horas da manhã todas as
quintas-feiras, cumprimentamos todos os membros dos Doze com um aperto de
mãos, depois vestimos as roupas do templo. Cantamos, ajoelhamo-nos em oração
e depois fazemos um círculo de oração no altar, depois do que voltamos a usar
nossas roupas normais.

Após examinarmos as atas da reunião
anterior, conversamos sobre assuntos
como os seguintes: aprovação de
mudanças em bispados, conforme
recomendadas por presidentes de
estacas — previamente discutidas na
reunião dos Doze (…); mudanças na
organização de estacas, alas, missões e
templos em toda a Igreja, inclusive
líderes e limites geográficos; líderes e
administração das organizações
auxiliares; assuntos trazidos pelos
chefes dos diferentes departamentos e
nossos relatórios de conferências de estaca e outras atividades realizadas durante a

CAPÍTULO 4

53



Presidente George Albert Smith (ao centro) e
seus conselheiros, J. Reuben Clark Jr. (à
esquerda) e David O. McKay (à direita).

semana, como funerais, convites para discursos, etc. É na reunião com esse grupo
que quaisquer mudanças na administração ou nas normas são discutidas e
aprovadas, o que depois se torna norma oficial da Igreja. (…)

Na primeira quinta-feira de cada mês, a Primeira Presidência se reúne com todas as
Autoridades Gerais — os membros do Quórum dos Doze, os Setenta e o Bispado
Presidente. Nessa reunião, todos são comunicados sobre quaisquer mudanças em
programas ou procedimentos e instruídos em seus deveres e suas
responsabilidades. O Presidente chama alguns membros para prestar testemunho
e, em seguida, vestimos as roupas do templo, tomamos o sacramento e
participamos de um círculo de oração com todos os presentes. Terminada a oração,
todos são dispensados, com exceção da Primeira Presidência e do Quórum dos
Doze, e os que ficaram tornam a vestir suas roupas normais e a reunião continua
com os assuntos cotidianos. Um secretário registrador faz um relatório de tudo o
que foi dito e feito. (…)

Na sexta-feira, às 9 horas da manhã , o Bispado Presidente se reúne com a Primeira
Presidência para entregar relatórios e discutir assuntos relacionados à
administração” (“A Administração da Igreja”, A Liahona, março de 1980, pp. 66,
69–71; grifo do autor).

4.9
O Direito e a Responsabilidade de Interpretar a Doutrina Pertence à Primeira
Presidência
A Primeira Presidência constitui a
autoridade máxima no que diz respeito
à interpretação doutrinária na Igreja. O
Presidente Ezra Taft Benson
(1899–1994) explicou:

“A interpretação doutrinária cabe
unicamente à Primeira Presidência.
O Senhor deu essa mordomia a eles por
revelação. Nenhum professor tem o
direito de interpretar a doutrina para os
membros da Igreja” (“The Gospel
Teacher and His Message” [O Professor
do Evangelho e Sua Mensagem], citado
em Charge to Religious Educators, 2ª ed.,
1982, pp. 51–52; grifo do autor).

O Élder L. Tom Perry (1922–2015), do
Quórum dos Doze Apóstolos, explicou
que as outras Autoridades Gerais
também procuram a Primeira
Presidência para obter interpretação
doutrinária:

“O Senhor com certeza entendia a necessidade de manter Suas doutrinas puras e
de encarregar suas interpretações a apenas uma fonte. Obviamente, todos nós
somos admoestados a estudar e ganhar o máximo de conhecimento possível nesta

CAPÍTULO 4

54



Presidente Joseph Fielding Smith (sentado) e
seus conselheiros, N. Eldon Tanner (à
esquerda) e Harold B. Lee (à direita), 1970.

vida. Somos incentivados a debater e trocar ideias uns com os outros para
adquirirmos mais entendimento sobre um assunto. Porém, o Senhor tem apenas
uma fonte para declarar Suas doutrinas básicas e fundamentais. Até mesmo nós,
como Autoridades Gerais da Igreja, recebemos a seguinte orientação: ‘A fim de
preservar a uniformidade da interpretação das doutrinas e das normas, consulte o
Escritório da Primeira Presidência se tiver quaisquer perguntas sobre doutrinas ou
normas que não estiverem claramente definidas nas escrituras ou no General
Handbook of Instructions [Manual Geral de Instruções]’.

Dessa maneira, eliminam-se conflitos, confusão e diferenças de opiniões” (“Dai
Ouvidos à Voz do Profeta”, A Liahona, janeiro de 1995, p. 19).

O Presidente James E. Faust (1920–2007), da Primeira Presidência, declarou:

“Quem deve declarar a doutrina da Igreja? Sabemos pela prática e por revelação
que o atual Presidente da Igreja e seus conselheiros têm as chaves para declarar a
doutrina da Igreja. A investidura dessa autoridade é dada por revelação. A
Presidência constitui ‘um quórum (…), a fim de [receber] os oráculos para toda a
igreja’ (D&C 124:126)” (“Encontrar Vida Abundante”, A Liahona, novembro de
2000, pp. 5–6).

4.10
O Que a Primeira Presidência Diz É Escritura
O Presidente Marion G. Romney
(1897–1988), da Primeira Presidência,
ensinou que a Primeira Presidência fala
as palavras que Jesus Cristo falaria Se
estivesse aqui em pessoa:

“Hoje o Senhor está revelando Sua
vontade a todos os habitantes da Terra,
e aos membros da Igreja em particular,
sobre assuntos da nossa época por
intermédio de profetas vivos, com a
Primeira Presidência na liderança. O
que eles dizem como presidência é o
que o Senhor diria Se estivesse aqui em
pessoa. Essa é a rocha sobre a qual o
mormonismo está edificado. (…)
Quando perguntaram ao Profeta Joseph
Smith qual era a diferença entre a Igreja
dos Últimos Dias e as igrejas sectárias
do mundo, ele disse: ‘Temos o Espírito
Santo’, querendo dizer que, pelo poder
do Espírito Santo, a vontade do Pai é revelada à mente dos líderes da Igreja. Por
isso, repito: o que a presidência diz como presidência é o que o Senhor diria
Se estivesse aqui, e é escritura. Deve ser estudado, compreendido e seguido, da
mesma forma que as revelações em Doutrina e Convênios e outras escrituras.
Aqueles que seguem esse rumo não vão interpretar o que eles dizem como sendo
algo inspirado por tendência política ou egoísmo; tampouco vão dizer que as

CAPÍTULO 4

55



Autoridades Gerais estão mal informadas em relação à situação daqueles que são
afetados por seus conselhos; ou que seus conselhos não podem ser aceitos porque
não foram precedidos da frase ‘Assim diz o Senhor’.

Aqueles (…) que por meio de oração fervorosa e estudo diligente se instruírem a
respeito das palavras dos profetas vivos e colocarem em prática seus conselhos
serão visitados pelo Espírito do Senhor e saberão, pelo espírito de revelação, que
eles expressam a mente e a vontade do Pai” (Conference Report, abril de 1945, p.
90; grifo do autor).

4.11
Os Membros da Igreja Devem Apoiar a Primeira Presidência
As escrituras ensinam que os membros da Primeira Presidência são “apoiados pela
confiança, fé e orações da igreja” (D&C 107:22). Temos a obrigação sagrada de
apoiar a Primeira Presidência.

Enquanto servia como conselheiro do Presidente Joseph Fielding Smith, o
Presidente Harold B. Lee (1899–1973) falou sobre como os conselheiros na
Primeira Presidência e todos os membros da Igreja apoiam a Primeira Presidência
da Igreja:

“Ao refletir sobre o papel do Presidente Tanner e o meu como conselheiros,
lembrei-me de uma ocasião na vida de Moisés em que os inimigos da Igreja
daquela época eram exatamente como os de hoje. Eles ameaçavam subjugar,
destroçar e interromper o trabalho da Igreja. Quando Moisés subiu ao cume do
outeiro e ergueu a vara de sua autoridade, ou as chaves do seu sacerdócio, Israel
prevaleceu sobre seus inimigos; conforme o dia prosseguiu, contudo, suas mãos se
tornaram pesadas e começaram a pender. Vendo isso, [Aarão e Hur] sustentaram
suas mãos para que não se enfraquecessem e a vara não fosse baixada. Ele foi
sustentado para que os inimigos da Igreja não prevalecessem contra os santos do
Deus Altíssimo (ver Êxodo 17:8–12).

Creio que esse é o papel que o Presidente Tanner e eu temos a cumprir. As mãos do
Presidente Smith podem ficar cansadas. Elas podem inclinar-se e pender às vezes
devido a suas grandes responsabilidades; mas, ao erguermos suas mãos, ao
liderarmos sob sua orientação e ficarmos a seu lado, as portas do inferno não
prevalecerão contra vocês e contra Israel. A sua segurança e a nossa dependerão de
seguirmos ou não aqueles que o Senhor escolheu para presidir a Igreja. (…)

Vamos manter os olhos no Presidente da Igreja e erguer as mãos dele como o
Presidente Tanner e eu continuaremos a fazer” (Conference Report, outubro de
1970, p. 153; ou Improvement Era, dezembro de 1970, pp. 126–127).

O Presidente George Albert Smith (1870–1951), quando servia como membro do
Quórum dos Doze Apóstolos, explicou a obrigação que temos de apoiar a Primeira
Presidência:

“Fico feliz em poder me dirigir a vocês hoje nesta conferência geral e levantar a
mão para apoiar aqueles que o Pai Celestial chamou para nos presidir. Deve ser
uma fonte de força para o Presidente desta Igreja olhar para o rosto de milhares de
homens e mulheres sinceros e vê-los erguer a mão em convênio com nosso Pai
Celestial para apoiá-lo no ofício para o qual foi chamado, como Presidente desta

CAPÍTULO 4

56



Como esses picos em Willard, Utah, a Primeira
Presidência é “como poderosas pirâmides
de pedra”.

grande Igreja. A obrigação que assumimos quando erguemos a mão nessas
circunstâncias é extremamente sagrada. Isso não significa que seguiremos
tranquilamente nosso caminho confiantes de que o profeta do Senhor vai dirigir
esta obra, mas significa — caso compreendamos a obrigação que assumimos
quando erguemos a mão — que vamos defendê-lo e apoiá-lo, que vamos orar por
ele, que vamos defender seu bom nome e que vamos esforçar-nos para cumprir
suas instruções, conforme o Senhor o orientar a transmiti-las para nós enquanto
estiver nesse cargo. Portanto, hoje mostramos que vamos dar força ao nosso amado
profeta (…) e a seus conselheiros, levantando a mão em voto de apoio nesta
assembleia solene” (Conference Report, junho de 1919, p. 40).

O Presidente Boyd K. Packer
(1924–2015), do Quórum dos Doze
Apóstolos, comparou os membros da
Primeira Presidência a grandes picos de
montanha e incentivou os membros da
Igreja a apoiar a Primeira Presidência:

“Ao norte de [Salt Lake City], nas
montanhas Wasatch, há três picos. O
poeta os descreveria como
monumentais pirâmides de pedra.
Segundo o mapa, o pico do meio, que é
o mais alto dos três, chama-se Willard
Peak. Mas os membros da Igreja o
chamam de ‘A Presidência’. Se vocês
forem a Willard e olharem para o leste, bem para o alto, vão ver ‘A Presidência’.

Agradeço a Deus pela presidência. Como esses três picos montanhosos, não há
nada acima deles, somente o céu. Eles precisam de nosso voto de apoio. Às vezes
quem ocupa altos cargos de liderança sente solidão, pois seu chamado não é para
agradar ao homem, mas ao Senhor. Que Deus abençoe esses três grandes e bons
homens” (“O Espírito Testifica”, A Liahona, janeiro de 1972, p. 12).

CAPÍTULO 4

57



Presidente Thomas S. Monson e membros da
Primeira Presidência e do Quórum dos Doze
Apóstolos, saindo do púlpito ao término de
uma sessão da conferência geral

4.12
Os Membros da Igreja Devem Buscar a Orientação da Primeira Presidência
O Profeta Joseph Smith (1805–1844)
ensinou que “os Presidentes da
[Primeira] Presidência lideram a Igreja;
e as revelações da mente e vontade
de Deus para a Igreja devem vir por
meio da Presidência. Essa é a ordem
do céu e o poder e privilégio do
Sacerdócio [de Melquisedeque]”
(History of the Church, vol. 2, p. 477;
grifo do autor). Ele também admoestou
os membros da Igreja a fazerem o
seguinte: “Conheçam esses homens.
(…) Observem a Presidência e
aprendam com ela” (History of the
Church, vol. 3, p. 391).

Os ensinamentos da Primeira
Presidência ficam prontamente à
disposição dos membros da Igreja. As
revistas mensais da Igreja publicam
mensagens dos membros da
Presidência com frequência. Da mesma
forma, as mensagens das Autoridades
Gerais da Igreja podem ser vistas no site LDS.org.

4.13
Os Que Seguem a Primeira Presidência Nunca Serão Desviados do Caminho e
Herdarão a Glória Eterna
O Presidente Joseph Fielding Smith (1876–1972) fez a seguinte promessa às
pessoas que seguem os conselhos da Primeira Presidência:

“Testifico que, se observarmos a conduta da Primeira Presidência e seguirmos seus
conselhos e sua orientação, não haverá poder na Terra capaz de deter ou desviar o
curso desta Igreja e, individualmente, teremos paz nesta vida e herdaremos a glória
eterna no mundo vindouro” (“Chaves Eternas e o Direito de Presidir”, A Liahona,
março de 1973, p. 20).

O Élder Mark E. Petersen (1900–1984), do Quórum dos Doze Apóstolos, depois
de citar essa declaração do Presidente Joseph Fielding Smith, salientou que “outros
presidentes antes dele também disseram que, se seguirmos a liderança da Primeira
Presidência, nunca vamos nos desviar do caminho ou apostatar da Igreja” (The Salt
and the Savor [O Sal e o Sabor], 1976, p. 29).

Pontos a Ponderar
• Quais são as bênçãos de a Igreja estar organizada com uma Primeira Presidência em vez de um Presidente servindo sozinho?

CAPÍTULO 4

58



Tarefas Sugeridas

• O que significa receber a Primeira Presidência (ver D&C 112:20)? Como membro da Igreja, o que você pode fazer para apoiar a
Primeira Presidência com “confiança, fé e orações” (D&C 107:22)?

• Faça uma lista das responsabilidades da Primeira Presidência como ensinado nas escrituras e nos comentários deste capítulo.

• Faça também uma lista das bênçãos prometidas àqueles que seguem a Primeira Presidência. Faça um plano que o ajude a
estudar as palavras da Primeira Presidência com mais frequência.

• Utilizando a edição de A Liahona da última conferência geral, leia os discursos feitos pelos membros da Primeira Presidência.
Marque o que eles disseram que se aplica particularmente à sua vida.

CAPÍTULO 4

59



CAPÍTULO 5

O Quórum dos Doze
Apóstolos

Introdução
Referindo-se aos seus companheiros de quórum, o
Presidente Boyd K. Packer (1924–2015), do Quórum dos
Doze Apóstolos, disse:

“Os Doze atuais são pessoas comuns. Não são, assim como
os Doze originais não eram, prodigiosos individualmente,
mas coletivamente são extraordinários.

Exercíamos no passado as mais diversas profissões. Somos
cientistas, advogados e professores.

O Élder Russell M. Nelson foi um cirurgião cardíaco pioneiro.
Realizou milhares de intervenções cirúrgicas. (…)

Vários homens neste Quórum eram militares: há um
marinheiro, fuzileiros navais, pilotos.

Tiveram os mais diversos cargos na Igreja: mestres familiares,
professores, missionários, presidentes de quórum, bispos,
presidentes de estaca, presidentes de missão e, o que é de
suma importância, maridos e pais.

Todos são aprendizes e professores do evangelho de Jesus
Cristo. O que nos une é nosso amor ao Salvador e aos filhos
de Seu Pai e nosso testemunho de que Ele está à frente

da Igreja.

Quase sem exceção, os Doze têm origens modestas, assim
como os que viveram quando o Senhor habitava a Terra. Os
Doze atuais são profundamente unidos no ministério do
evangelho de Jesus Cristo. Ao receber o chamado, cada um
deixou sua rede, por assim dizer, e seguiu o Senhor.

O Presidente Kimball é conhecido pela frase: ‘A minha vida é
como meus sapatos — deve ser gasta em serviço’. Isso se
aplica a todos os membros do Quórum dos Doze. Também
gastamos nossa vida a serviço do Senhor e o fazemos de
bom grado” (“Os Doze”, A Liahona, maio de 2008, p. 86; ver
também Ensinamentos dos Presidentes da Igreja: Spencer W.
Kimball, 2006, p. xxxvi).

Ao estudar este capítulo, procure fortalecer seu testemunho
pessoal sobre os apóstolos, conhecendo seu papel e suas
responsabilidades. Eles lideram a Igreja com a autoridade
sagrada das chaves do sacerdócio que os autoriza a levar o
evangelho ao mundo e a ser testemunhas especiais de
Jesus Cristo.

Comentários
5.1
Os Apóstolos São Parte do Alicerce da Igreja Verdadeira do Senhor
O Apóstolo Paulo ensinou que os santos fiéis são a ‘família de Deus; edificados
sobre o fundamento dos apóstolos e dos profetas, de que Jesus Cristo é a
principal pedra da esquina’ (Efésios 2:19–20; grifo do autor).

Em uma proclamação feita em 6 de abril de 1980, a Primeira Presidência e o
Quórum dos Doze Apóstolos declararam:

“Afirmamos solenemente que A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias
é de fato a restauração da Igreja instituída pelo Filho de Deus, quando organizou,
na mortalidade, Sua obra sobre a Terra; que ela ostenta Seu sagrado nome, mesmo
o nome de Jesus Cristo; que está edificada sobre o fundamento de apóstolos e
profetas, sendo Ele sua principal pedra angular” (Thomas S. Monson, “Ocupar-se
Zelosamente”, A Liahona, novembro de 2004, p. 56).

60



5.2
Os Apóstolos Sabem Que Jesus É o Cristo e Prestam Testemunho Especial
Dessa Verdade

O Quórum dos Doze Apóstolos, 1979

O Presidente Harold B. Lee (1899–1973) contou sobre uma experiência que teve
ao ajudar dois missionários a entenderem a veracidade do testemunho apostólico
de Jesus Cristo:

“Há alguns anos, dois missionários vieram conversar comigo sobre uma questão
que lhes parecia bastante difícil. Um jovem pastor metodista tinha rido deles
quando disseram que os apóstolos eram necessários hoje para que a verdadeira
Igreja estivesse na Terra. Disseram que o pastor lhes fez esta pergunta: ‘Vocês não
veem que, quando os apóstolos se reuniram para preencher a vaga causada pela
morte de Judas, eles disseram que deveria ser alguém que tivesse andado com eles
e que tivesse sido testemunha de todas as coisas pertinentes à missão e
Ressurreição do Senhor? Como vocês podem dizer que têm apóstolos se isso é
necessário para alguém ser um apóstolo?’

Então, esses jovens perguntaram: ‘O que vamos responder?’

Eu disse a eles: ‘Voltem lá e façam ao seu amigo pastor duas perguntas. Primeiro,
como o Apóstolo Paulo preencheu o requisito necessário para ser um apóstolo? Ele
não conheceu o Senhor, não teve nenhum contato pessoal com Ele. Não
acompanhou os apóstolos. Não foi testemunha do ministério nem da Ressurreição
do Senhor. Como foi que ele ganhou testemunho suficiente para ser um apóstolo?
E a segunda pergunta que vocês vão fazer é a seguinte: Como ele sabe se todos os
que são apóstolos hoje não receberam esse testemunho?

CAPÍTULO 5

61



Os apóstolos sabem que Jesus é o Cristo.

Presto-lhes meu testemunho de que aqueles que possuem um chamado apostólico
podem saber, e sabem, da veracidade da missão do Senhor” (Stand Ye in Holy Places
[Permanecei em Lugares Santos], 1974, pp. 64–65).

Os apóstolos sabem com certeza, por revelação pessoal, que Jesus é o Cristo e que
Ele vive e é um ser ressuscitado. As escrituras explicam que “os apóstolos davam,
com grande poder, testemunho da ressurreição do Senhor Jesus” (Atos 4:33). O
Presidente Joseph F. Smith (1838–1918) explicou sobre a natureza sagrada do
chamado dos apóstolos:

“Esses doze discípulos de Cristo devem ser testemunhas oculares e auditivas da
divina missão de Jesus Cristo. Não é permitido a eles dizer simplesmente: eu creio,
aceitei essas coisas simplesmente porque acredito nisso. Leiam a revelação. O
Senhor nos diz que eles têm que saber, precisam adquirir o conhecimento por eles
mesmos. É algo que devem saber como se tivessem visto com os próprios olhos e
ouvido com os próprios ouvidos e conhecessem a verdade. Esta é sua missão:
prestar testemunho de Jesus Cristo crucificado e ressuscitado dentre os mortos e
revestido agora de todo o poder, à direita de Deus, o Salvador do mundo. Essa é
sua missão e seu dever, e essa é a doutrina e a verdade que eles têm o dever de
pregar ao mundo e de assegurar que sejam pregadas à toda humanidade” (citado
em Conference Report, abril de 1916, p. 6).

Em Doutrina e Convênios 107:23,
lemos: “Os doze conselheiros viajantes
são chamados para ser os Doze
Apóstolos, ou seja, testemunhas
especiais do nome de Cristo no mundo
todo”. O Presidente Boyd K. Packer
(1924–2015), do Quórum dos Doze
Apóstolos, falou sobre a natureza
sagrada de um testemunho apostólico
de Jesus Cristo:

“No decorrer do ano passado,
ocasionalmente, fizeram-me uma
pergunta. Normalmente essa é uma
pergunta feita por curiosidade, algo que
chega a ser quase irrelevante sobre as
qualificações para se tornar uma
testemunha de Cristo. A pergunta é:
‘Você já O viu?’

Nunca fiz essa pergunta para ninguém.
Nunca perguntei isso aos meus irmãos do Quórum, porque acho que se trata de
algo tão sagrado e tão pessoal que alguém precisaria receber uma inspiração
especial, uma autorização para fazer essa pergunta.

Algumas coisas são simplesmente sagradas demais para se abordar numa
conversa. (…)

Há quem escute os testemunhos prestados na Igreja por líderes e por membros de
alas e ramos, todos usando as mesmas palavras — ‘Eu sei que Deus vive; eu sei que

CAPÍTULO 5

62



Jesus é o Cristo’, e se perguntam: ‘Por que não se fala disso de maneira mais clara?
Por que eles não são mais explícitos? Por que não descrevem melhor o que dizem?
Os apóstolos não podem dizer algo mais?’

É semelhante às experiências sagradas do templo que se tornam nosso testemunho
pessoal. Ele é sagrado e, quando o colocamos em palavras, nós o dizemos da
mesma forma — todos usando as mesmas palavras. Os apóstolos usam as mesmas
frases que as crianças da Primária ou os jovens da Escola Dominical. ‘Sei que Deus
vive e que Jesus é o Cristo.’ (…)

Como eu disse, há uma pergunta que não pode ser considerada de pouca
importância nem ser respondida sem inspiração do Espírito. Nunca fiz essa
pergunta a ninguém, mas já ouvi de algumas pessoas a resposta para ela, mas não
quando a pergunta lhes foi feita. Elas responderam quando inspiradas pelo Espírito,
em ocasiões sagradas, quando ‘o Espírito testifica’ (D&C 1:39).

Já ouvi um dos meus irmãos declarar: ‘Eu sei, por experiências que são sagradas
demais para serem contadas, que Jesus é o Cristo’.

Ouvi outro testificar: ‘Sei que Deus vive; sei que o Senhor vive. E, acima de tudo,
conheço o Senhor’.

Não foram suas palavras que tinham significado ou poder. Foi o Espírito, ‘porque
quando um homem fala pelo poder do Espírito Santo, o poder do Espírito Santo
leva as suas palavras ao coração dos filhos dos homens’(2 Néfi 33:1).

Falo sobre esse assunto com humildade, com o sentimento constante de que sou o
menor entre aqueles que foram chamados para este santo ofício. (…)

Pergunto-me, da mesma forma que vocês, por que alguém como eu deveria ser
chamado ao santo apostolado. Faltam-me muitas qualidades. Meu empenho para
servir é falho em vários aspectos! Ao ponderar a esse respeito, uma única coisa me
veio à mente, uma qualificação que poderia ser a causa disso, e ela é a de que tenho
esse testemunho.

Declaro-lhes que sei que Jesus é o Cristo. Sei que Ele vive. Ele nasceu no meridiano
dos tempos. Ensinou o evangelho, foi provado, foi crucificado. Ele ressuscitou no
terceiro dia. Tornou-Se as primícias da Ressurreição. Ele tem um corpo de carne e
ossos. Disso presto testemunho. Sou testemunha Dele” (“O Espírito Testifica”, A
Liahona, janeiro de 1972, pp. 12–13).

O Presidente Howard W. Hunter (1907–1995) compartilhou este testemunho
apostólico:

“Como apóstolo ordenado e testemunha especial de Cristo, presto-lhes solene
testemunho de que Jesus Cristo é, de fato, o filho de Deus. Ele é o Messias
profeticamente esperado pelos profetas do Velho Testamento. Ele é a Esperança de
Israel, por cuja vinda os filhos de Abraão, Isaque e Jacó oraram durante os longos
séculos de adoração prescrita.

Jesus é o Filho Amado que Se submeteu à vontade do Pai, sendo batizado por João
Batista no rio Jordão. Ele foi tentado pelo diabo no deserto, mas não cedeu às
tentações. Pregou o evangelho, o poder de Deus para a salvação, e ordenou que
todos os homens, em todos os lugares, se arrependessem e fossem batizados. Ele

CAPÍTULO 5

63



Mensageiros celestiais restauraram chaves
essenciais do sacerdócio. Essas chaves estão
em poder dos membros da Primeira
Presidência e do Quórum dos Doze
Apóstolos.
© 1985 Robert Theodore Barrett. Reprodução proibida.

perdoou pecados, falou como quem tem autoridade e demonstrou Seu poder
curando o coxo e abrindo os olhos do cego e os ouvidos do surdo. Transformou a
água em vinho, acalmou as águas turbulentas da Galileia e andou sobre essas
águas como se fosse chão sólido. Confundiu governantes iníquos que tentaram
matá-Lo e trouxe paz aos corações aflitos.

Por fim, Ele sofreu no Jardim do Getsêmani e morreu na cruz, dando Sua vida sem
pecado como resgate por toda alma que entra na mortalidade. Ele realmente
ressuscitou dos mortos no terceiro dia, tornando-se as primícias da Ressurreição e
triunfando sobre a morte.

O Senhor ressuscitado continuou Seu ministério de salvação aparecendo de
tempos em tempos aos homens mortais escolhidos por Deus para serem Suas
testemunhas e revelando Sua vontade pelo Espírito Santo.

É pelo poder do Espírito Santo que presto meu testemunho. Sei da existência de
Cristo como se O tivesse visto com meus próprios olhos e escutado Sua voz com
meus próprios ouvidos. Sei também que o Espírito Santo confirmará a veracidade
do meu testemunho no coração de todos aqueles que o ouvirem com fé” (“O
Testemunho de um Apóstolo”, A Liahona, agosto de 1984, p. 24).

5.3
Os Apóstolos Possuem Todas as Chaves do Sacerdócio do Reino de Deus
O Presidente Henry B. Eyring, da
Primeira Presidência, testificou sobre a
importância das chaves apostólicas do
sacerdócio:

“Paulo testificou aos efésios que Cristo
era o Cabeça de Sua Igreja. E ensinou
que o Salvador edificou a Sua Igreja
sobre um alicerce de apóstolos e
profetas, que possuem todas as chaves
do sacerdócio. (…)

Paulo aguardava o ministério do Profeta
Joseph Smith quando os céus se
abririam novamente. Isso aconteceu.
João Batista veio e conferiu a mortais o
sacerdócio de Aarão e as chaves da
ministração dos anjos e do batismo por
imersão para a remissão de pecados.

Apóstolos e profetas antigos voltaram e conferiram a Joseph as chaves que
possuíram na mortalidade. Homens mortais foram ordenados ao santo apostolado
em fevereiro de 1835. As chaves do sacerdócio foram dadas aos Doze Apóstolos no
final de março de 1844.

O Profeta Joseph Smith sabia que sua morte era iminente. Ele sabia que as
preciosas chaves do sacerdócio e o apostolado não podiam e não seriam perdidos
novamente.

CAPÍTULO 5

64



O Profeta Joseph Smith, Oliver Cowdery e
David Whitmer ordenaram Parley P. Pratt
como membro do Quórum dos Doze
Apóstolos.

Um dos apóstolos, Wilford Woodruff, deixou-nos este relato do que aconteceu em
Nauvoo quando o Profeta falou aos Doze:

‘Naquela ocasião, o Profeta Joseph levantou-se e disse-nos: ‘Irmãos, desejaria estar
vivo para ver este templo construído. Jamais viverei para vê-lo, mas vocês viverão.
Selei sobre sua cabeça todas as chaves do reino de Deus. Selei sobre vocês todas as
chaves, poderes e princípios que o Deus do céu me revelou. Agora, onde quer que
eu vá ou o que quer que eu faça, o reino depende de vocês’’.

Todo profeta que veio depois de Joseph, desde Brigham Young até o [atual
Presidente da Igreja], possuiu e exerceu essas chaves e possuiu o santo apostolado”
(“Fé e Chaves”, A Liahona, novembro de 2004, pp. 27–28).

O Élder Bruce R. McConkie
(1915–1985), do Quórum dos Doze
Apóstolos, explicou que somente o
apóstolo mais antigo pode usar as
chaves apostólicas do sacerdócio em
sua totalidade:

“As chaves do reino de Deus — o
direito e poder da eterna presidência
pelos quais o reino da Terra é
governado — foram primeiramente
reveladas do céu, e hoje são dadas pelo
espírito de revelação a cada homem que
é ordenado apóstolo e designado como
membro do Conselho dos Doze.

Mas, sendo que essas chaves
constituem o direito à presidência, só
podem ser usadas plenamente por um
homem de cada vez na Terra. Esse
homem é sempre o apóstolo sênior, o
apóstolo presidente, o sumo sacerdote
presidente, o élder presidente. Ele,
sozinho, pode dar orientação a todos os
outros, orientação essa que ninguém está isento de receber.

Assim sendo, as chaves, embora investidas em todos os Doze, são usadas pelos
outros apóstolos apenas num grau limitado, a menos ou até que um deles
chegue a ser o apóstolo mais velho, o que o torna o ungido do Senhor na Terra”
(“As Chaves do Reino”, A Liahona, julho de 1983, p. 40; grifo do autor).

As chaves que os Doze possuem como profetas, videntes e reveladores permitem
que realizem os deveres a eles atribuídos pelo Presidente da Igreja. O Presidente
Joseph Fielding Smith (1876–1972) explicou:

“Os Doze Apóstolos podem receber revelação para guiá-los em seu trabalho e
ajudá-los a pôr em ordem o sacerdócio e as organizações da Igreja. Quando são
enviados a uma estaca por autoridade, eles têm todo o poder de receber revelação,
fazer mudanças e conduzir os negócios da Igreja de acordo com a vontade do
Senhor. No entanto, não recebem revelações para orientação da Igreja inteira,

CAPÍTULO 5

65



somente no que tange à sucessão de um deles à presidência. Em outras palavras, o
direito de receber revelação e diretriz para a Igreja inteira está investido em
cada um dos Doze para que o exerça caso suceda à Presidência. Mas esse
poder fica latente enquanto o Presidente da Igreja estiver vivo” (Doutrinas de
Salvação, comp. Bruce R. McConkie, 1994, vol. 3, p. 159; grifo do autor, tradução
atualizada).

5.4
Os Deveres dos Doze Apóstolos

O Quórum dos Doze Apóstolos, 1997

“Os doze conselheiros viajantes são chamados para ser os Doze Apóstolos, ou seja,
testemunhas especiais do nome de Cristo no mundo todo — diferindo assim dos
outros oficiais da igreja nos deveres de seu chamado. (…)

Os Doze constituem um Sumo Conselho Presidente Viajante, que tem por fim
oficiar em nome do Senhor, sob a direção da Presidência da Igreja, conforme as
instituições do céu; e edificar a igreja e regular todos os seus negócios em todas as
nações, primeiro junto aos gentios e depois junto aos judeus.

Os Setenta agirão em nome do Senhor, sob a direção dos Doze, ou seja, do sumo
conselho viajante, edificando a igreja e regulando todos os seus negócios em todas
as nações, primeiro junto aos gentios e depois junto aos judeus;

Enviando-se os Doze, que possuem as chaves, para abrirem a porta pela
proclamação do evangelho de Jesus Cristo, primeiro junto aos gentios e depois
junto aos judeus. (…)

CAPÍTULO 5

66



É dever dos Doze, também, ordenar e organizar todos os outros oficiais da igreja,
conforme a revelação” (D&C 107:23, 33–35, 58).

O Presidente Russell M. Nelson, do Quórum dos Doze Apóstolos, falou sobre os
deveres dos apóstolos:

“O Senhor revelou por que ‘deu uns para apóstolos, e outros para profetas’. Fez
isso para o ‘aperfeiçoamento dos santos, para a obra do ministério, para edificação
do corpo de Cristo;

Até que todos cheguemos à unidade da fé, e ao conhecimento do Filho de Deus’
(Efésios 4:11–13).

Assim, o ministério dos apóstolos — a Primeira Presidência e os Doze — é
proporcionar essa unidade da fé e proclamar nosso conhecimento do Mestre.
Nosso ministério é abençoar a vida de todos os que desejarem aprender e seguir o
‘caminho mais excelente’ do Senhor (1 Coríntios 12:31; Éter 12:11). E devemos
ajudar as pessoas a se prepararem para sua potencial salvação e exaltação”
(“Salvação e Exaltação”, A Liahona, maio de 2008, pp. 7–8).

O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) fez um esboço dos deveres
básicos dos apóstolos desta maneira:

“A Primeira Presidência e o Conselho dos Doze Apóstolos, chamados e ordenados
para portar as chaves do sacerdócio, têm a autoridade e a responsabilidade de
governar a Igreja, administrar suas ordenanças, expor suas doutrinas e estabelecer e
manter suas práticas. Cada homem ordenado como apóstolo e apoiado como
membro do Conselho dos Doze foi apoiado como profeta, vidente e
revelador” (“Deus Está ao Leme”, A Liahona, julho de 1994, p. 64; grifo do autor).

Depois que os membros do Quórum dos Doze Apóstolos foram escolhidos e
ordenados, o Presidente Oliver Cowdery (1806–1850), que na época era o
Presidente Assistente da Igreja, deu a eles o seguinte encargo:

“Vocês foram ordenados a este santo sacerdócio, receberam-no daqueles que foram
investidos de poder e autoridade por um anjo e agora devem pregar o evangelho a
todas as nações. Se falharem em cumprir seu dever, mesmo que em ínfima
proporção, grande será sua condenação, pois, quanto maior o chamado, maior a
transgressão. Portanto, minha admoestação é para que cultivem profunda
humildade, pois conheço o orgulho do coração humano. Tomem cuidado, ou os
bajuladores do mundo vão despertar seu orgulho; acautelem-se para que não sejam
seduzidos pelas coisas do mundo. Seu ministério deve vir em primeiro lugar.
Lembrem-se de que as almas dos homens estão sob seus cuidados; se forem
dedicados ao seu chamado, vão sempre prosperar.

É necessário que vocês recebam um testemunho do céu por si mesmos. (…)

Fortaleçam sua fé; livrem-se das dúvidas, de seus pecados e de toda descrença; se
assim fizerem, nada poderá impedi-los de voltar a Deus. Sua ordenação não estará
completa até que Deus imponha as mãos sobre sua cabeça. O mesmo que foi
requerido dos que serviram antes de nós para se qualificarem para esta obra
também é requerido de nós hoje; Deus é o mesmo. Se o Salvador impôs as mãos
sobre Seus discípulos antigamente, por que não nos últimos dias? (…)

CAPÍTULO 5

67



Vocês são um; são iguais no tocante a terem as chaves do reino para todas as
nações. São chamados para pregar o evangelho do Filho de Deus a todas as nações
da Terra; é a vontade de nosso Pai Celestial que vocês proclamem Seu evangelho
aos confins da Terra e às ilhas do mar.

Sejam zelosos em salvar almas. A alma de um homem é tão preciosa quanto a de
outro. (…) O adversário sempre tentou dominar a vida dos servos de Deus, por isso
estejam preparados o tempo todo para fazer sacrifícios, até da própria vida caso
Deus requeira isso para o progresso e edificação de Sua causa. Não reclamem de
Deus. Sejam sempre devotados ao Senhor e estejam sempre atentos. (…)

Exorto-os a serem fiéis no cumprimento de seu chamado; não devem faltar
esforços; seus deveres devem ser cumpridos em todas as coisas; (…) todas as
nações têm o direito de receber as bênçãos que vocês podem proporcionar; vocês
estão unidos como as Três Testemunhas estavam embora tenham de partir e se
separar, depois reunir-se novamente, até que, com a idade, os cabelos brancos lhes
cubram a cabeça” (History of the Church, vol. 2, pp. 195–196, 198; grifo do autor).

5.5
Os Apóstolos São Enviados para Edificar o Reino de Deus na Terra
O Presidente Gordon B. Hinckley
(1910–2008) explicou o significado da
palavra apóstolo:

“A palavra apóstolo significa
literalmente ‘um enviado’. Se essa
definição fosse ‘um enviado com
determinada autoridade e
responsabilidade’, seria uma descrição
apropriada do chamado e estaria de
acordo com a forma como foi feito na
época em que o Senhor esteve na Terra
e como é feito atualmente” (“Testemunhas Especiais de Cristo”, A Liahona, julho de
1984, p. 100; grifo do autor).

O Presidente Brigham Young (1801–1877) explicou que edificar o reino de Deus
no mundo é um dever apostólico:

“O chamado de um apóstolo é edificar o reino de Deus em todo o mundo. É o
apóstolo que possui as chaves desse poder, e ninguém mais. Se um apóstolo
magnificar seu chamado, ele será a palavra do Senhor para Seu povo em
todos os momentos” (Discourses of Brigham Young, sel. John A. Widtsoe, 1954, p.
139; grifo do autor; ver também Ensinamentos dos Presidentes da Igreja: Brigham
Young, 1997, p. 139).

O Élder L. Tom Perry (1922–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos, observou que
as responsabilidades dos apóstolos fazem com que viagem pelo mundo inteiro:

“Hoje em dia, um apóstolo continua a ser um ‘enviado’. As condições que
enfrentamos são diferentes das que aqueles antigos apóstolos enfrentavam, em
nossas jornadas para cumprir nossa designação. Nossos meios de transporte para
todos os cantos da Terra são muito diferentes daqueles usados por eles. Contudo,

CAPÍTULO 5

68



nossa designação continua a mesma que foi dada pelo Salvador, ao instruir os Doze
que Ele chamou, dizendo: ‘Ide, ensinai todas as nações, batizando-as em nome do
Pai, e do Filho, e do Espírito Santo; ensinando-os a guardar todas as coisas que eu
vos tenho mandado; e eis que eu estou convosco todos os dias, até a consumação
dos séculos’ (Mateus 28:19–20)” (“O Que É um Quórum?”, A Liahona, novembro
de 2004, p. 24).

O Élder Bruce C. Hafen, dos Setenta, fez uma relação das viagens que o Élder
Neal A. Maxwell (1926–2004), do Quórum dos Doze Apóstolos, empreendeu pelo
mundo em um só ano:

“Embora se revezem no cumprimento de designações, cada apóstolo desta Igreja
mundial tem sentido cada vez mais a amplidão de seu ministério, que abrange não
somente todos os programas da Igreja, mas todos os continentes e todas as
pessoas. Apenas para ilustrar, vejam a lista oficial de conferências e reuniões
especiais designadas para o Élder Maxwell em 1993 [ver quadro abaixo]. (…)

É uma lista e tanto de designações importantes pelo mundo inteiro em um ano,
incluindo até China e Mongólia. No entanto, isso era típico do padrão seguido por
todos os Doze” (Bruce C. Hafen, A Disciple’s Life: The Biography of Neal A. Maxwell
[A Vida de um Discípulo: Biografia de Neal A. Maxwell], 2002, pp. 458–459).

Designações de Conferências e Reuniões Especiais do
Élder Neal A. Maxwell: 1993

Data Local Designação

30 de janeiro Manti, Utah Conferência da Estaca

13 de
fevereiro

Provo, Utah Conferência Regional (BYU, estacas de estudantes
casados)

20 de
fevereiro

Salt Lake City Dedicação da Catedral de Madalena

27 de
fevereiro

El Paso, Texas Conferência da Estaca

6 de março Hermosillo, México Conferência Regional

13 de março Toronto, Canadá Conferência da Estaca

9–19 de abril Mongólia e Pequim,
China

Dedicação da Mongólia, visita a autoridades chinesas

25–26 de
abril

San Diego, Califórnia Dedicação do Templo de San Diego

1º de maio Ogden, Utah Conferência Regional

22 de maio Paris, França Conferência da Estaca

12 de junho Twin Falls, Idaho Conferência Regional

19 de junho Springville, Utah Reorganização da Estaca

4 de julho Provo, Utah Festival da Liberdade

CAPÍTULO 5

69



Data Local Designação

22 de agosto Salt Lake City Treinamento de novos Presidentes de Estaca da Área
Utah Norte

28 de agosto Nyssa, Oregon Conferência da Estaca

11 de
setembro

Montreal, Canadá Conferência Regional

16 de
outubro

Raleigh, Carolina do
Norte

Conferência Regional

23 de
outubro

Hattiesburg, Mississippi Conferência Regional

6 de
novembro

Tóquio, Japão Seminário para Presidentes de Missão, treinamento de
Área

13 de
novembro

Seul, Coreia Treinamento de área

17 de
novembro

Hong Kong Treinamento de área

20 de
novembro

Manila, Filipinas Seminário para Presidentes de Missão, treinamento de
Área

4 de
dezembro

Chicago, Illinois Reunião com oficiantes do Templo de Chicago

(Bruce C. Hafen, A Disciple’ s Life: The Biography of Neal A. Maxwell [A Vida de um Discípulo: Biografia de Neal A. Maxwell], 2002,
p. 459).

A Primeira Presidência às vezes designa membros do Quórum dos Doze Apóstolos
para supervisionar o trabalho da Igreja em áreas específicas do mundo por algum
tempo. Embora o desenvolvimento dos transportes e da tecnologia da comunicação
permita que os apóstolos supervisionem essas regiões diretamente da sede da
Igreja nos Estados Unidos, algumas vezes eles residiram em outros países. Por
exemplo, o Élder Dallin H. Oaks e o Élder Jeffrey R. Holland serviram como
presidentes de Área e moraram nas Filipinas e no Chile, respectivamente, de 2002 a
2004, e o Élder L. Tom Perry serviu como presidente de Área quando morava na
Europa Central, de 2004 a 2005.

O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) ensinou sobre a responsabilidade
dos apóstolos de ministrar aos habitantes do mundo:

“A preocupação principal dos Doze deve ser o avanço da obra de Deus na Terra.
Eles devem preocupar-se com o bem-estar dos filhos de nosso Pai, dos que estão
dentro ou fora da Igreja. Devem fazer tudo o que puderem para confortar os que
choram, dar forças aos fracos, encorajar os que vacilam, oferecer amizade aos
solitários, alimentar os desfavorecidos, abençoar os enfermos, prestar testemunho
do Filho de Deus, seu Amigo e Mestre, de quem são servos, não por crença, mas
por conhecimento concreto” (“Testemunhas Especiais de Cristo”, p. 100).

CAPÍTULO 5

70



O Presidente Thomas S. Monson visitando a missão tonganesa em 1965. Devido a inúmeras
viagens, os apóstolos estão familiarizados com as necessidades da Igreja no mundo todo.

5.6
Os Apóstolos Têm as Chaves para Abrir a Pregação do Evangelho em Todas
as Nações
O Profeta Joseph Smith (1805–1844) ensinou que os Doze Apóstolos “devem
possuir as chaves deste ministério para abrir as portas do reino do céu para todas as
nações e pregar o evangelho a toda criatura. Esse é o poder, autoridade e virtude de
seu apostolado” (History of the Church, vol. 2, p. 200; ver também Ensinamentos dos
Presidentes da Igreja: Joseph Smith, 2007, p. 148).

Os Doze, sob a direção da Primeira Presidência, “abrem as portas” da obra
missionária por meio de negociações com as autoridades governamentais e outros
líderes nacionais. Eles também exercem o poder do sacerdócio para dedicar e
rededicar terras para a pregação do evangelho. O Presidente Ezra Taft Benson
(1899–1994) explicou:

“O proselitismo do evangelho nas nações do mundo só ocorre quando um
membro da Primeira Presidência ou dos Doze dedica a terra para esse
propósito. A Igreja atua dentro das leis de cada nação e certifica-se de que as
práticas da Igreja não entrem em conflito com a lei ou os costumes daquela nação.
Não fazemos proselitismo onde as leis do país proíbem essa prática” (“150th Year
for Twelve: ‘Witnesses to All the World’” [150 Anos do Quórum dos Doze:
“Testemunhas para o Mundo Todo”], Church News, 27 de janeiro de 1985, p. 3; grifo
do autor).

O Élder M. Russell Ballard, do Quórum dos Doze Apóstolos, contou sobre uma
experiência de seu avô, usando as chaves apostólicas para dedicar a América do Sul
em 1925:

CAPÍTULO 5

71



“O Élder Parley P. Pratt visitou a América do Sul em 1851. Uma nova tentativa de
realizar a obra foi feita em 1925. No dia de Natal de 1925, no parque Tres de
Febrero, em Buenos Aires, Argentina, meu avô, o Élder Melvin J. Ballard dedicou a
América do Sul para a pregação do evangelho. A oração dedicatória dizia:

‘Abençoe os presidentes, governantes e os principais líderes desses países
sul-americanos para que eles nos recebam de bom grado e nos deem permissão
para abrir as portas da salvação para as pessoas destas terras. (…)

E agora, ó Pai, pela autoridade da bênção e designação recebida pela Primeira
Presidência e pela autoridade do santo apostolado que eu possuo, viro a chave,
destranco e abro a porta para a pregação do evangelho em todas as nações da
América do Sul; repreendo e ordeno que qualquer coisa que se oponha à pregação
do evangelho nestas terras fique sem efeito; e abençoamos e dedicamos estas
nações neste continente para a pregação do evangelho. E fazemos tudo isso para
que a salvação chegue a todos os homens, para que Teu nome seja honrado e
glorificado nesta parte da terra de Sião’ (Crusader for Righteousness [Cruzada pela
Retidão], Salt Lake City: Bookcraft, 1966, p. 81; grifo do autor)” (“O Reino Progride
na América do Sul”, A Liahona, julho de 1986, p. 11).

5.7
As Decisões do Quórum dos Doze Apóstolos São Unânimes

O Quórum dos Doze Apóstolos, 1984

Para ensinar como se alcança a unanimidade nos conselhos governantes da Igreja,
o Presidente Boyd K. Packer (1924–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos,
explicou:

CAPÍTULO 5

72



“Consigo explicar melhor como vocês são governados hoje (…) explicando os
princípios e procedimentos que seguimos nas reuniões da Primeira Presidência e
do Quórum dos Doze Apóstolos. Esses procedimentos protegem a obra das
fraquezas individuais aparentes em todos nós.

Quando um assunto chega à Primeira Presidência e ao Quórum dos Doze
Apóstolos em uma reunião no templo, uma coisa que é determinada rapidamente é
se o assunto terá sérias consequências ou não. Um ou outro de nós verá numa
proposta aparentemente inocente que haverá grandes e duradouras consequências.

Está claro nas revelações que as decisões dos quóruns presidentes ‘[devem] sê-lo
pelo voto unânime do mesmo. (…) Se assim não for, suas decisões não têm
direito às mesmas bênçãos’ (D&C 107:27, 29). A fim de garantir que seja assim, os
assuntos importantes raramente são decididos na reunião em que são propostos. E
se a proposta for parte de um assunto mais abrangente, discutimos a questão pelo
tempo que for necessário de maneira que fique evidente que cada um de nós possui
um perfeito entendimento sobre o assunto ou, como acontece muitas vezes, que
cada um sinta claramente o que deve ser feito. (…)

Seria inconcebível apresentar deliberadamente um assunto de maneira que sua
aprovação dependesse de como a questão foi conduzida, quem apresentou o
problema ou quem estava presente ou ausente quando o assunto foi abordado.

Muitas vezes um ou mais de nós não está presente nessas reuniões. Todos nós
sabemos que é preciso dar continuidade ao trabalho e iremos aceitar o parecer dos
nossos irmãos. Contudo, se um assunto foi estudado com mais detalhes por um
dos membros do Quórum do que por outros, ou se esse apóstolo está mais
familiarizado com o problema seja porque é sua designação, seja por experiência,
ou porque o assunto é de seu interesse pessoal, a questão muitas vezes é adiada até
que ele possa estar presente na discussão.

E se um problema não ficou claro para um de nós, ou um dos irmãos não se sente
seguro a respeito do assunto, a discussão continua em outra ocasião.

Lembro-me de ocasiões em que uma delegação foi enviada para discutir um
assunto com um membro do Conselho que estava hospitalizado porque o assunto
era urgente e não podia ser adiado e precisávamos de uma ‘aprovação unânime’.
Há momentos também em que um de nós tem que sair da reunião
temporariamente e telefonar para algum apóstolo que está fora do país a fim de
saber a opinião dele sobre um assunto que está sendo discutido.

Há uma regra que seguimos: Não consideramos que um assunto está resolvido até
que seja feita uma anotação na ata confirmando que todas as Autoridades Gerais no
conselho (não apenas um de nós, não apenas um comitê) chegaram a uma mesma
opinião. A aprovação de um assunto, em princípio, não é considerada autoridade
para agir até que seja feita uma anotação na ata sobre a ação tomada, normalmente
quando a ata é aprovada na reunião seguinte.

Às vezes, alguém faz uma reflexão tardia sobre um assunto e não se sente bem a
respeito de uma decisão. Isso nunca é tratado com descaso. Não podemos supor
que essa sensação de que há algo errado não seja de fato o Espírito de revelação.

CAPÍTULO 5

73



O Presidente Howard W. Hunter, o Élder
Jeffrey R. Holland e o Presidente James E.
Faust passando alguns momentos juntos

É assim que procedemos — juntos em conselho. Isso traz segurança para a Igreja e
um grande consolo para cada um de nós que é pessoalmente responsável por
qualquer decisão. Dessa maneira, homens comuns podem ser guiados por meio de
conselho e inspiração para realizar grandes coisas” (“I Say unto You, Be One”,
devocional da Universidade Brigham Young, 12 de fevereiro de 1991, pp. 3–4,
speeches.byu.edu; grifo do autor).

O Presidente James E. Faust
(1920–2007), da Primeira Presidência,
explicou por que a unanimidade é tão
importante:

“Esse requisito de unanimidade
ajuda a controlar atitudes
tendenciosas e idiossincrasias
pessoais. Garante que Deus dite as
regras pelo Espírito, não o homem
pela voz da maioria ou por negociação.
Garante também que toda a sabedoria e
a experiência das Autoridades Gerais
sejam usadas para examinar o assunto
antes que as impressões profundas e incontestáveis da orientação revelada sejam
recebidas. A unanimidade protege contra as fraquezas humanas” (“Revelação
Contínua”, A Liahona, janeiro de 1990, p. 11; grifo do autor).

Os homens que servem no Quórum dos Doze são homens de opinião e têm
bagagens de experiência e conhecimento diferentes. No entanto, o Presidente
Gordon B. Hinckley (1910–2008) observou uma ausência de discórdia ou de
inimizade entre as Autoridades Gerais:

“Mas quaisquer assuntos de maior importância quanto a normas, procedimentos,
programas ou doutrinas são considerados cuidadosamente e em espírito de oração
pela Primeira Presidência e pelos Doze em conjunto. Esses dois quóruns, o
Quórum da Primeira Presidência e o Quórum dos Doze Apóstolos, reúnem-se,
com total liberdade de expressão, para decidir todos os assuntos de importância
vital. (…)

Citando (…) a palavra do Senhor: ‘E toda decisão tomada por um desses quóruns
deve sê-lo pelo voto unânime do mesmo; isto é, cada membro de cada quórum
deve concordar com suas decisões, a fim de que estas tenham o mesmo poder ou
validade entre si’ (D&C 107:27).

Nenhuma decisão emana das deliberações da Primeira Presidência e dos
Doze sem total unanimidade entre todos os envolvidos. No início da análise
das questões, pode haver diferenças de opinião. E isso é de se esperar. Cada um
desses homens tem uma formação diferente. São homens que pensam por si
mesmos. Mas, antes da tomada de uma decisão final, há unanimidade de mente
e voz.

Isso é de se esperar se for seguida a palavra revelada do Senhor. Mais uma vez cito
a revelação:

CAPÍTULO 5

74



‘As decisões destes quóruns, ou de qualquer deles, devem ser tomadas com toda
retidão, com santidade e humildade de coração, mansidão e longanimidade; e com
fé e virtude e conhecimento, temperança, paciência, piedade, bondade fraternal e
caridade;

Porque existe a promessa de que se estas coisas sobejarem neles, não serão estéreis
no conhecimento do Senhor’ (D&C 107:30–31).

Eu acrescentaria, a título de testemunho pessoal, que, durante os 20 anos em que
servi como membro do Conselho dos Doze e durante os quase 13 anos em que
servi na Primeira Presidência, nunca houve uma grande ação sem que se
observasse esse procedimento. Já vi a manifestação de diferenças de opinião nessas
deliberações. E é justamente nesse processo no qual os homens externam sua
opinião que as ideias e os conceitos são examinados e peneirados. Mas nunca
presenciei discórdia grave ou inimizade pessoal entre as Autoridades Gerais. Na
verdade, sempre observei algo belo e notável — a união, sob a influência
orientadora do Espírito Santo e sob o poder de revelação, de pontos de vista
divergentes, até surgir harmonia total e pleno acordo. Só então algo é feito
concretamente. Isso, testifico, representa o espírito de revelação que se manifesta
repetidamente na condução desta obra, a obra do Senhor” (“Deus Está ao Leme”,
A Liahona, julho de 1994, p. 65).

Pontos a Ponderar

Tarefas Sugeridas

• De que maneira as responsabilidades de um apóstolo são diferentes de outros líderes da Igreja?

• Que chaves do sacerdócio os membros do Quórum dos Doze Apóstolos possuem? De que forma essas chaves abençoaram você e
sua família?

• De que maneira os apóstolos nos ajudam a não ser “levados em roda por todo vento de doutrina, pelo engodo dos homens que
com astúcia enganam fraudulosamente”? (Ver Efésios 4:11–14.)

• Que responsabilidades têm os membros da Igreja de serem unidos sob a direção dos Doze Apóstolos e da Primeira Presidência?
Qual é nossa obrigação se não estivermos completamente em harmonia com eles?

• Numa folha de papel ou em um diário, faça um breve esboço do chamado e das responsabilidades do Quórum dos Doze
Apóstolos conforme ensinado nesta lição.

• Numa folha de papel ou em um diário, escreva sobre as experiências que teve quando as palavras dos apóstolos o consolaram,
orientaram ou deram-lhe alguma inspiração.

• Em uma noite familiar ou em uma conversa com alguém, conte o que aprendeu ao estudar esta lição.

CAPÍTULO 5

75



Centro de Conferências em Salt Lake
City, Utah

CAPÍTULO 6

Conferência Geral
Introdução
O Senhor instruiu o Profeta Joseph Smith (1805–1844)
dizendo que “os diversos élderes que compõem esta igreja
de Cristo devem reunir-se em conferência (…) de tempos em
tempos” com o propósito de “tratar qualquer assunto da
igreja que necessite ser tratado na ocasião” (D&C 20:61–62).
Cerca de dois meses após a organização da Igreja, a primeira
conferência foi realizada em 9 de junho de 1830. O Profeta
Joseph Smith escreveu o seguinte a respeito dessa primeira
conferência: “Havia cerca de 30 membros, além de muitas
outras pessoas que eram crentes ou estavam ansiosas para
aprender. Iniciamos com um hino e uma oração, depois
tomamos os emblemas do corpo e do sangue do nosso
Salvador Jesus Cristo. Em seguida, confirmamos os que foram
batizados recentemente e depois fizemos o chamado e a
ordenação de várias pessoas a diversos ofícios do sacerdócio.
Foram feitas muitas exortações e dadas várias instruções, e o

Espírito Santo foi derramado sobre nós de maneira milagrosa
— muitos de nós profetizaram, ao passo que outros viram os
céus abertos” (citado em History of the Church, vol. 1,
pp. 84–85).

Assim como em 1830, as conferências gerais continuam a
fornecer muitas exortações e instruções, e “o Espírito Santo
[é] derramado” sobre muitos nessas reuniões sagradas. Este
capítulo salienta os propósitos das conferências gerais da
Igreja e ressalta nosso papel em aceitar o conselho e as
advertências dos servos do Senhor. Ao estudar este capítulo,
avalie seu posicionamento atual em relação à conferência
geral e pense no que poderia fazer para receber uma
renovação espiritual mais profunda e obter orientação
pessoal por intermédio das mensagens dos líderes da Igreja.

Comentários
6.1
O Propósito das Conferências Gerais
O Presidente David O. McKay
(1873–1970) resumiu os propósitos das
conferências gerais:

“(1) Informar aos membros as
condições gerais da Igreja — se ela está
progredindo ou retrocedendo em
termos econômicos, eclesiásticos ou
espirituais. (2) Reconhecer as coisas
positivas. (3) Expressar gratidão pela
orientação divina. (4) Dar instrução ‘em
princípio, em doutrina, na lei do
evangelho’. (5) Proclamar a restauração com autoridade divina para administrar
todas as ordenanças do evangelho de Jesus Cristo e declarar, citando o Apóstolo
Pedro, que ‘debaixo do céu nenhum outro nome há, dado entre os homens’, senão
o de Jesus Cristo, ‘pelo qual devamos ser salvos’ Atos 4:12). (6) Admoestar e
inspirar para que continuemos trabalhando cada vez mais” (Conference Report,
outubro de 1954, p. 7).

76



A barra de ferro — a palavra de Deus — nos
conduz em segurança pela névoa de
escuridão.

6.2
A Conferência Geral Fornece Oportunidades de Renovação Espiritual
O Presidente Howard W. Hunter (1907–1995) ensinou que a conferência geral é
uma oportunidade de fortalecermos nosso testemunho e de tomarmos a decisão de
melhorar nossa vida:

“A conferência é uma ocasião de renovação espiritual em que se fortalece o
conhecimento e o testemunho de que Deus vive e abençoa os que são fiéis. É
uma ocasião em que o conhecimento de que Jesus é o Cristo, o filho do Deus vivo,
é profundamente incutido no coração dos que estão decididos a servi-Lo e a
guardar Seus mandamentos. Na conferência, nossos líderes transmitem-nos
orientação inspirada para conduzir nossa vida — uma ocasião em que as almas são
avivadas e tomamos a resolução de ser melhores maridos e esposas, pais e mães,
filhos e filhas mais obedientes, amigos e vizinhos mais bondosos” (“Tempo de
Conferência”, A Liahona, fevereiro de 1982, pp. 20–21; grifo do autor).

Na última sessão da Conferência Geral
de outubro de 2006, o Élder Jeffrey R.
Holland, do Quórum dos Doze
Apóstolos, explicou que ouvir a voz de
Deus por intermédio de Seus servos é
fundamental para a sobrevivência
espiritual em uma época como a nossa,
de perigos e dificuldades:

“Vivemos numa época conturbada e
difícil. Vemos guerras no mundo inteiro
e problemas em nosso próprio país.
Vizinhos à nossa volta enfrentam
dissabores pessoais e provações
familiares. Muitos estão acuados por
temores e problemas diversos. Isso nos
faz lembrar de que, quando as névoas
de escuridão envolviam os viajantes na
visão de Leí da árvore da vida, elas
envolviam todos os homens — os justos
e os injustos, os jovens e os idosos, os
recém-conversos e os membros antigos.
Nessa alegoria, todos enfrentam oposição e revezes e somente a barra de ferro —
a palavra revelada de Deus — pode conduzi-los com segurança. Todos nós
precisamos dessa barra. Todos nós precisamos dessa palavra. Ninguém está em
segurança sem ela, pois em sua ausência qualquer um pode ‘[desviar-se] por
caminhos proibidos e [perder-se]’, conforme dizem os registros (1 Néfi 8:28; ver
também versículos 23–24). Como somos gratos por termos ouvido a voz de Deus e
sentido a força dessa barra de ferro nesta conferência nos últimos dois dias!”
(“Novamente Surgiram Profetas na Terra”, A Liahona, novembro de 2006, p. 105;
grifo do autor).

CAPÍTULO 6

77



Presidente Thomas S. Monson falando na
conferência geral

6.3
As Palavras dos Profetas Ditas por Meio do Espírito na Conferência Geral
São Escrituras Modernas
As escrituras são a mente e a vontade
do Senhor reveladas por intermédio de
Seus servos (ver D&C 68:4). O
Apóstolo Pedro declarou: “Porque a
profecia nunca foi produzida por
vontade de homem algum, mas os
homens santos de Deus falaram
inspirados pelo Espírito Santo” (2 Pedro
1:21). Essas escrituras foram escritas e
preservadas nas obras-padrão como
tesouros inigualáveis de verdade eterna.
No entanto, as obras-padrão não são a
única fonte de escritura. O Élder James
E. Talmage (1862–1933), do Quórum dos Doze Apóstolos, identificou a conexão
entre as obras-padrão e as palavras dos profetas vivos, dizendo:

“As obras-padrão da Igreja constituem a autoridade escrita da Igreja em termos de
doutrina. No entanto, a Igreja está pronta para receber mais luz e conhecimento
‘pertencentes ao reino de Deus’ por meio de revelação divina. Acreditamos que
Deus tem hoje a mesma disposição que sempre teve de revelar Sua mente e
vontade ao homem, e Ele o faz por intermédio de Seus servos escolhidos —
profetas, videntes e reveladores — investidos por ordenação com a autoridade do
santo sacerdócio. Portanto, nossa confiança nos ensinamentos dos oráculos
vivos de Deus é tal que acreditamos que eles têm a mesma validade que as
doutrinas da palavra escrita” (Articles of Faith [Regras de Fé], 1968, p. 7; grifo
do autor).

O Presidente Joseph Fielding Smith (1876–1972) ensinou o seguinte a respeito
das escrituras modernas:

“Quando um dos irmãos se apresenta diante de uma congregação hoje em dia,
estando inspirado pelo Senhor, ele fala aquilo que o Senhor quer que fale. E é tão
escritura como qualquer coisa que esteja escrita nestes registros e, no entanto, nós
os chamamos de obras-padrão da Igreja. Nós dependemos, naturalmente, da
orientação dos irmãos que têm direito à revelação.

Na Igreja, há somente um homem de cada vez com direito a dar revelação para a
Igreja, e este é o seu Presidente. Isso, porém, não impede qualquer outro homem
desta Igreja de falar a palavra do Senhor, conforme é salientado aqui nesta
revelação, seção 68 [ver D&C 68:2–6], mas a revelação a ser dada para a Igreja,
como estas revelações neste livro, virá por intermédio do líder presidente da Igreja;
no entanto, a palavra do Senhor, quando proferida por outros servos nas
conferências gerais e de estaca, ou seja, onde quer que falem aquilo que o Senhor
lhes tiver colocado na boca, é a palavra do Senhor tanto como os escritos e as
palavras de outros profetas em outras dispensações” (Doutrinas de Salvação, comp.
Bruce R. McConkie, 1994, vol. 1, p. 202, tradução atualizada).

CAPÍTULO 6

78



O Presidente J. Reuben Clark Jr. (1871–1961) explicou que devemos ser dignos e
receber inspiração do Espírito Santo a fim de saber quando as Autoridades Gerais
falam pelo poder do Espírito Santo:

“A questão é: Como vamos saber quando as coisas que eles falaram foram ditas
‘movidos pelo Espírito Santo’?(D&C 68:3.)

Pensei bastante sobre essa pergunta, e a resposta, até agora, no meu entender é: Só
podemos saber se os oradores estão sendo ‘movidos pelo Espírito Santo’ se
nós mesmos estivermos ‘movidos pelo Espírito Santo’.

De certa forma, isso transfere a responsabilidade deles para nós de determinar se
eles estão falando dessa maneira” (“When Are Church Leaders’ Words Entitled to
Claim of Scripture?” [Quando Podemos Chamar de Escritura as Palavras dos
Líderes da Igreja?], Church News, 31 de julho de 1954, p. 9; grifo do autor; ver
também 2 Pedro 1:20–21).

O Presidente Howard W. Hunter (1907–1995) falou sobre os discursos da
conferência geral em relação às escrituras modernas:

“Recebemos muitos conselhos inspirados de profetas, videntes e reveladores, e de
outras Autoridades Gerais durante a conferência geral. Nossos profetas atuais nos
incentivam a tornar a leitura dos discursos da conferência geral uma parte
importante e frequente de nosso estudo pessoal. Ao fazermos isso, a conferência
geral se torna, de certo modo, um suplemento ou uma extensão de Doutrina e
Convênios. Além das edições de conferência das revistas da Igreja, a Primeira
Presidência escreve artigos mensais que contêm conselhos inspirados para o nosso
bem-estar” (The Teachings of Howard W. Hunter, ed. Clyde J. Williams, 1997, p. 212;
grifo do autor; ver também Ensinamentos dos Presidentes da Igreja: Howard W.
Hunter, 2015, p. 120).

6.4
O Benefício e o Valor das Revelações Modernas
O Presidente Harold B. Lee (1899–1973) falou sobre a importância de aceitar a
revelação e dar ouvidos a ela:

“Um dos pensadores mais profundos de nossa geração, que não é membro da
Igreja, percebeu a necessidade de termos revelações de Deus a fim de dar vitalidade
aos ensinamentos da Igreja. Ralph Waldo Emerson disse:

‘As escrituras hebraicas e gregas contêm frases imortais que têm sido o pão da vida
para milhares de pessoas, mas elas não são totalmente confiáveis; elas estão
fragmentadas e não aparecem na ordem cronológica correta. (…) Portanto, a Bíblia
não pode ser encerrada até que o último dos grandes homens tenha nascido. Os
homens passaram a falar sobre revelação como algo que existiu e terminou há
muito tempo como se Deus estivesse morto. Esse dano à fé sufoca os pregadores e
as melhores instituições tornam-se uma voz incerta e inarticulada. Nunca houve
mais necessidade de novas revelações do que agora’. [Esta citação contém
declarações tiradas de um discurso feito na Harvard Divinity School em 15 de julho
de 1838 e Representative Men, “Uses of Great Men”.]

(…) Hoje, em nossa época, há homens do Senhor comissionados com poder e
autoridade, e Ele lhes deu a inspiração para ensinar e proclamar essas coisas ao

CAPÍTULO 6

79



A conferência geral é como uma Liahona
moderna e precisa da nossa fé, atenção e
diligência (ver 1 Néfi 16:28).

mundo com o propósito que o Senhor determinou (…) para que as coisas
importantes pudessem ser deliberadas pelos élderes da Igreja para este povo de
acordo com a inspiração e revelação que receberem de tempos em tempos. Quando
os santos dos últimos dias voltarem para casa depois desta conferência, seria bom
que considerassem seriamente a importância (…) desta conferência e que a
usassem como um guia para seu modo de agir e de falar nos seis meses seguintes.
Esses são os assuntos importantes que o Senhor considerou adequado revelar a seu
povo neste momento” (Conference Report, abril de 1946, pp. 67–68).

O Presidente Thomas S. Monson incentivou-nos a estudar os discursos da
conferência contidos nas revistas da Igreja, dizendo:

“Lembramos a vocês que as mensagens ouvidas nesta conferência serão publicadas
na edição de novembro das revistas Ensign e A Liahona. Ao lê-las e estudá-las,
vamos ser ensinados e inspirados ainda mais. Que possamos aplicar em nossa
vida diária as verdades ali encontradas” (“Comentários Finais”, A Liahona,
novembro de 2009, p. 109; grifo do autor).

O Élder Lowell M. Snow, dos Setenta,
comparou a conferência geral com a
Liahona que o Senhor forneceu para
guiar Leí e sua família (ver 1 Néfi 16:10,
16, 29):

“O Senhor fornece orientação e direção
a indivíduos e famílias hoje, do mesmo
modo que fez com Leí. Esta conferência
geral é a própria Liahona moderna, a
hora e o lugar de receber orientação e
conselhos inspirados que nos fazem
prosperar e ajudam-nos a seguir o
caminho de Deus por meio das partes
mais férteis da mortalidade.
Considerem o fato de que estamos reunidos para ouvir o conselho de profetas e
apóstolos que oraram fervorosamente e buscaram com todo o cuidado saber o que
o Senhor gostaria que dissessem. Oramos por eles e por nós para que o Consolador
nos ensine o desejo e a vontade de Deus. Certamente, não há hora nem local
melhor para o Senhor orientar Seu povo do que esta conferência.

Os ensinamentos desta conferência são a bússola do Senhor. Nos próximos
dias, vocês podem, como Leí, sair à porta de sua casa e encontrar A Liahona, ou
outra publicação da Igreja, em sua caixa de correio e nela encontrar os discursos
desta conferência. Como a Liahona do passado, essa nova escrita será clara e fácil
de ser lida e dará a você e à sua família entendimento a respeito dos caminhos do
Senhor” (“A Bússola do Senhor”, A Liahona, novembro de 2005, p. 97; grifo
do autor).

CAPÍTULO 6

80



A oportunidade de apoiar nossos líderes da
Igreja vem acompanhada de obrigações
solenes.

6.5
Nós Nos Comprometemos a Seguir os Conselhos Daqueles Que Apoiamos na
Conferência Geral
Dar voto de apoio aos líderes da Igreja é algo que sempre fez parte de A Igreja de
Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias. As escrituras ensinam que “nenhuma
pessoa deve ser ordenada para qualquer ofício nesta igreja, onde houver um ramo
devidamente organizado, sem o voto daquela igreja” (D&C 20:65). Até mesmo na
primeira reunião da Igreja, em 6 de abril de 1830, “Joseph perguntou aos presentes
se estavam dispostos a aceitá-lo, juntamente com Oliver, como seus mestres e
conselheiros espirituais. Todos ergueram a mão em aprovação” ((História da Igreja
na Plenitude dos Tempos — Manual do Aluno, 2ª ed., Manual do Sistema Educacional
da Igreja, 2003, p. 67; ver também History of the Church, vol. 1, p. 77). O Senhor
afirmou que “todas as coisas serão feitas de comum acordo na igreja, por meio
de muita oração e fé” (D&C 26:2; grifo do autor). Na conferência geral da Igreja,
temos a oportunidade de apoiar a Primeira Presidência, o Quórum dos Doze
Apóstolos, os membros dos Quóruns dos Setenta e outras Autoridades Gerais e
líderes gerais da Igreja por comum acordo.

Quando o Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) foi apoiado como
Presidente da Igreja, ele explicou o compromisso que fazemos ao levantar a mão
para apoiar os líderes da Igreja:

“Esta manhã, todos participamos de uma assembleia solene. Ela é exatamente o
que o nome indica: uma reunião dos membros em que cada posição individual
iguala-se a todas as outras ao exercer com seriedade e em solenidade seu direito de
apoiar ou não aqueles que, de acordo com os procedimentos determinados pelas
revelações, foram escolhidos para liderar.

O processo de apoiar é muito mais do que um ritual em que se levanta o braço. É
um compromisso de se confirmar, apoiar e auxiliar os que foram
escolhidos. (…)

O braço erguido na assembleia solene desta manhã demonstra sua disposição e seu
desejo de nos apoiar, seus irmãos e servos, com sua confiança, sua fé e suas
orações” (“Esta Obra Diz Respeito a Pessoas”, A Liahona, julho de 1995, p. 54; grifo
do autor).

O Élder David B. Haight (1906–2004),
do Quórum dos Doze Apóstolos, falou
dos convênios que fazemos com Deus
quando erguemos a mão para apoiar os
líderes da Igreja:

“Quando apoiamos o Presidente da
Igreja com o braço levantado, não
significa apenas que o reconhecemos
diante de Deus como o portador
legítimo de todas as chaves do
sacerdócio; significa que fazemos um
convênio com Deus de que viveremos
de acordo com a orientação e o

CAPÍTULO 6

81



conselho que nos forem transmitidos por meio de Seu profeta. Esse é um convênio
solene” (“Assembleias Solenes”, A Liahona, janeiro de 1995, p. 14).

Doutrina e Convênios 107:22 declara que os membros da Primeira Presidência são
“apoiados pela confiança, fé e orações da igreja”. No dia em que Thomas S.
Monson, Henry B. Eyring e Dieter F. Uchtdorf foram apoiados em uma assembleia
solene como a Primeira Presidência, o Presidente Eyring ensinou o seguinte a
respeito do que significa apoiar nossos líderes:

“Para apoiarmos os que foram chamados hoje, precisamos analisar nossa vida,
arrepender-nos se for necessário, comprometer-nos a guardar os mandamentos do
Senhor e seguir Seus servos. O Senhor nos adverte que, se não fizermos essas
coisas, o Espírito Santo será retirado de nossa vida, perderemos a luz que
recebemos e não seremos capazes de cumprir a promessa que fizemos hoje de
apoiar os servos do Senhor em Sua Igreja verdadeira. (…)

Neste dia, em especial, seria sábio tomarmos a decisão de apoiar com fé e orações
todos os que nos servem no reino. Estou pessoalmente ciente do poder da fé que os
membros da Igreja exercem para apoiar os que foram chamados. Nas últimas
semanas, senti de modo vigoroso o poder da fé e das orações de pessoas que
não conheço e que me conhecem somente como alguém chamado para servir
por meio das chaves do sacerdócio. O Presidente Thomas S. Monson será
abençoado pelo apoio da fé que vocês têm. A família dele também receberá
bênçãos por causa de sua fé e de suas orações. Todos aqueles que foram apoiados
por vocês hoje receberão alento de Deus por causa da fé que eles e vocês têm” (“A
Igreja Verdadeira e Viva”, A Liahona, maio de 2008, p. 21; grifo do autor).

A declaração a seguir ilustra o compromisso que o Presidente Joseph F. Smith
(1838–1918) tinha de apoiar aqueles que ele reconhecia como servos do Senhor:

“Fui chamado para uma missão depois de ter trabalhado quatro anos em uma
propriedade rural do governo, sendo que teria sido necessário permanecer apenas
mais um ano para adquirir o direito de posse daquelas terras; mas o Presidente
Young disse que queria que eu fosse para a Europa em missão, a fim de assumir a
direção da missão naquele continente. Eu não disse a ele: ‘Irmão Brigham, não
posso ir; estou trabalhando para adquirir uma propriedade e vou perdê-la se for’.
Eu disse ao irmão Brigham: ‘Está bem, Presidente Young; sempre que quiser que eu
vá eu irei; estou pronto para obedecer ao chamado de meu líder hierárquico’. E
eu fui. Perdi a propriedade, mas nunca reclamei por isso. Nunca acusei o irmão
Brigham de ter-me privado dela por causa disso. Senti que estava engajado numa
obra bem maior do que a posse de 65 hectares de terras. Fui enviado para declarar a
mensagem de salvação às nações da Terra. Fui chamado pela autoridade de Deus
na Terra, e não parei para pensar em mim mesmo ou em meus pequenos direitos e
privilégios pessoais. Fui, conforme chamado, e Deus apoiou-me e abençoou-me
por isso” (Ensinamentos dos Presidentes da Igreja: Joseph F. Smith, 1998, p. 210; grifo
do autor).

CAPÍTULO 6

82



Reserve tempo para estudar os discursos de
conferência.

6.6
Nossa Preparação Afeta o Que Obtemos da Conferência Geral
O Élder Paul V. Johnson, dos Setenta,
descreveu como aprendeu a fazer da
conferência geral uma prioridade em
sua vida:

“Minha mãe adorava as conferências
gerais. Ela sempre sintonizava o rádio,
ligava a televisão e colocava o volume
tão alto que era difícil encontrar um
lugar da casa em que a conferência não
pudesse ser ouvida. Ela queria que os
filhos ouvissem os discursos e
perguntava de tempos em tempos do
que nós nos lembrávamos. De vez em
quando, eu ia para fora com um de meus irmãos para jogar bola durante uma
sessão de conferência no sábado. Levávamos um rádio conosco porque sabíamos
que nossa mãe nos interrogaria depois. Jogávamos bola e, de vez em quando,
dávamos uma parada para ouvir atentamente e podermos depois relatar o discurso
para minha mãe. Duvido que tenhamos conseguido enganá-la, pois nós dois nos
lembrávamos das mesmas coisas de uma sessão inteira.

Essa não é a melhor forma de ouvir uma conferência. De lá para cá me
arrependi. Aprendi a amar as conferências gerais, em parte, tenho certeza, por
causa do amor que minha mãe tinha pelas palavras dos profetas vivos. Lembro-me
de ter ouvido as sessões de certa conferência totalmente sozinho num apartamento
quando estava na faculdade. O Espírito Santo testificou à minha alma que Harold
B. Lee, o Presidente da Igreja na época, era verdadeiramente um profeta de Deus.
Isso aconteceu antes de eu ir para o campo missionário e fiquei ansioso para prestar
testemunho do profeta vivo porque passei a saber disso por mim mesmo. Tive esse
mesmo testemunho a respeito de cada um dos profetas desde essa ocasião.

Quando eu estava no campo missionário, a Igreja não possuía um sistema de
satélite e o país onde eu servia não transmitia as conferências pelo rádio. Minha
mãe mandou-me fitas cassete das sessões e eu as ouvi muitas e muitas vezes.
Aprendi a amar as vozes e as palavras dos profetas e apóstolos. (…)

Decidam agora fazer da conferência geral uma prioridade em sua vida. Decidam
ouvir com atenção e seguir os ensinamentos transmitidos. Ouçam ou leiam os
discursos mais de uma vez para entenderem e seguirem melhor os conselhos
dados. Assim fazendo, as portas do inferno não prevalecerão contra vocês, os
poderes das trevas serão afastados e os céus estremecerão para o seu bem” (“As
Bênçãos da Conferência Geral”, A Liahona, novembro de 2005, pp. 51–52; grifo
do autor).

CAPÍTULO 6

83



Podemos receber revelação pessoal quando
estudamos os discursos de conferência. O
Espírito Santo vai nos ajudar a aplicar as
mensagens dos discursos em nossa vida.

O Presidente Boyd K. Packer
(1924–2015), do Quórum dos Doze
Apóstolos, salientou a importância de
nossa preparação para a
conferência geral:

“Daqui a alguns dias, teremos mais
uma conferência geral da Igreja. Os
servos do Senhor vão nos dar
conselhos. Você pode ouvir com
entusiasmo e com o coração aberto ou
ignorar os conselhos. (…) O que você
vai ganhar não dependerá tanto da
preparação da mensagem, mas da sua
preparação para recebê-la” (Follow the
Brethren [Sigam as Autoridades Gerais],
Brigham Young University Speeches of
the Year, 23 de março de 1965, p. 10;
grifo do autor).

Pense nas seguintes ideias ao se preparar para a conferência:

1. Reserve um tempo para ouvir e estudar os discursos da conferência. Isso
pode exigir que você procure um local onde estará livre de distrações e
interrupções. Faça com que o ambiente no qual você vai ver, ouvir ou estudar os
discursos da conferência seja propício para a presença do Espírito Santo.

2. Ore com fé para que você receba mensagens relevantes para sua própria vida.
Ore pelos líderes da Igreja para que eles sejam abençoados em sua preparação e
no momento de transmitirem sua mensagem.

3. Antes de assistir à conferência ou de estudar um discurso, faça uma lista de
perguntas ou preocupações que você tenha e para as quais procura
respostas. Ao fazer um inventário espiritual, talvez você perceba aspectos de
sua vida que você gostaria de melhorar. Durante a conferência, anote em um
diário ou caderno as respostas e as impressões que receber.

4. Depois de assistir à conferência ou de estudar um discurso, renove seu
compromisso de melhorar sua vida nas áreas em que sentiu que precisa se
aperfeiçoar.

O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) fez o seguinte convite no início de
uma conferência geral:

“Vocês se reuniram para receber incentivo e inspiração e para ser edificados e
orientados como membros da Igreja. (…) Reuniram-se para receber ajuda com
relação a suas preocupações temporais, seus fracassos e suas vitórias. Vieram aqui
para ouvir a palavra do Senhor e ser ensinados por aqueles que, não por escolha
própria, foram chamados para serem mestres desta grande obra.

Vocês oraram para que pudessem ouvir coisas que os ajudem com seus problemas e
fortaleçam sua fé. (…)

CAPÍTULO 6

84



Peço-lhes que ouçam pelo poder do Espírito os oradores que vão falar a vocês hoje
e amanhã e também esta noite. Se o fizerem, não hesito em prometer-lhes que
serão edificados, terão mais vontade de fazer o que é certo, acharão a solução para
os seus problemas e suas necessidades e sentirão o desejo de agradecer ao Senhor
pelo que ouviram” (“Ouvir pelo Poder do Espírito”, A Liahona, janeiro de 1997,
pp. 4–5).

O Presidente Spencer W. Kimball (1895–1985) incentivou-nos a anotar, lembrar
e colocar em prática as ideias que nos vierem à mente ao ouvirmos as mensagens
proferidas durante a conferência geral:

“Esperamos que os líderes e membros da Igreja que participaram e ouviram a
conferência tenham sido inspirados e edificados. Esperamos que tenham anotado
os pensamentos que lhes vieram à mente enquanto as Autoridades Gerais
falavam a vocês. Foram dadas muitas sugestões que os ajudarão como líderes na
realização de seu trabalho. Ouvimos muitos pensamentos proveitosos para o
aperfeiçoamento de nossa própria vida e essa é, certamente, a razão principal pela
qual viemos aqui.

Enquanto estava sentado aqui, decidi que, quando chegar em casa após a
conferência desta noite, terei muitas, muitas áreas da minha vida para aperfeiçoar.
Fiz uma lista mental delas e espero colocá-las em prática assim que a conferência
acabar” (“Palavras do Coração”, A Liahona, fevereiro de 1976, p. 99; grifo do autor).

6.7
A Conferência Geral É um Convite à Ação
Durante a conferência geral em 1856, o Presidente Brigham Young convocou os
santos a resgatar as companhias de carrinhos de mãos que precisavam de socorro.
Usando isso como analogia, o Élder Jeffrey R. Holland, do Quórum dos Doze
Apóstolos, ensinou que a renovação espiritual que recebemos na conferência deve
levar-nos a servir ao próximo:

“Cada uma dessas conferências é um convite à ação, não só na nossa vida, mas
também na vida das pessoas a nossa volta, sejam familiares, pertençam à mesma
Igreja, ou não. (…)

Tão certo quanto o resgate dos irmãos em perigo foi o tema principal da
Conferência Geral de outubro de 1856, é também nesta conferência, assim como foi
na última conferência e será na próxima, em abril do ano que vem. Ainda que não
enfrentemos nevascas nem precisemos enterrar mortos no gelo, há pessoas com
dificuldades à nossa espera: os pobres e cansados, os desalentados e deprimidos, os
que se desviaram ‘por caminhos proibidos’ (1 Néfi 8:28) mencionados
anteriormente e as multidões ‘[afastadas] da verdade por não [saberem] onde
encontrá-la’ (D&C 123:12). Eles estão todos ao relento, com os joelhos
enfraquecidos e as mãos que pendem (ver D&C 81:5), e há tempestades a caminho.
Eles só podem ser resgatados por quem tiver mais, souber mais e puder ajudar
mais. E não tenham medo de perguntar ‘onde estão?’, eles encontram-se em todas
as partes, à nossa direita e à nossa esquerda, no nosso bairro e local de trabalho, em
todas as comunidades, países e nações deste mundo. Preparem os animais e o
carroção; encham-nos com seu amor, testemunho e suas provisões de alimento
espiritual e, em seguida, partam em qualquer direção. O Senhor os guiará às

CAPÍTULO 6

85



pessoas com problemas se vocês abraçarem o evangelho de Jesus Cristo ensinado
nesta conferência. Abram o coração e estendam a mão para as pessoas que
estiverem presas no equivalente do século 21 de Martin’s Cove e Devil’s Gate. Ao
agirmos assim, atenderemos às constantes súplicas do Mestre em favor das ovelhas
desgarradas, dracmas perdidas e almas em perigo (ver Lucas 15)” (“Novamente
Surgiram Profetas na Terra”, A Liahona, novembro de 2006, p. 106; grifo do autor).

6.8
Aplicar os Ensinamentos da Conferência Geral Vai Melhorar Nossa Vida
O Presidente Spencer W. Kimball (1895–1985) ensinou o seguinte a respeito da
importância de aplicar o que aprendemos na conferência geral:

“No domingo à noite, 7 de abril, o grande Tabernáculo estava fechado, as luzes
apagadas, os gravadores desligados, as portas trancadas e mais uma conferência se
tornara parte da história. Terá sido um desperdício de tempo, energia e dinheiro se
suas mensagens não forem aplicadas. Nas várias sessões de duas horas (…),
aprendemos princípios verdadeiros, bem como doutrinas, e recebemos exortações
suficientes para salvar o mundo de todos os seus problemas — eu disse TODOS os
seus problemas. Milhões de pessoas receberam instruções bastante amplas sobre
verdades eternas, dadas com grande esperança de que houvesse ouvidos para
ouvir, olhos para ver e corações abertos convencidos da verdade. (…)

Que nosso intelecto não seja tão arrogante, tão autoconfiante e presunçoso a ponto
de descartar as verdades que foram ensinadas e os testemunhos que foram
prestados, tampouco de contestar as mensagens e instruções dadas. (…)

Espero que todos vocês, jovens, escutem as mensagens importantes que foram
dadas [nesta conferência geral]. Haverá outras conferências a cada seis meses.
Espero que consigam um exemplar da [Ensign ou de A Liahona] e sublinhem os
trechos pertinentes para consultá-los sempre. Nenhum texto ou livro que não seja
as obras-padrão da Igreja deve ocupar um lugar tão importante nas prateleiras de
sua biblioteca pessoal — não por sua excelência retórica ou eloquência, mas pelos
conceitos que mostram o caminho para a vida eterna” (In the World but Not of It
[No Mundo, Mas Não do Mundo], Brigham Young University Speeches of the Year,
14 de maio de 1968, pp. 2–3).

CAPÍTULO 6

86



A conferência geral é um tempo de renovação espiritual.

O Presidente Ezra Taft Benson (1899–1994) descreveu como podemos nos
beneficiar da conferência geral:

“Minha humilde oração é que todos nós sigamos os conselhos e as instruções que
recebemos.

Ao sentir o Espírito e tomarmos novas e sagradas decisões, que agora tenhamos
coragem e força para colocá-las em prática.

Nos próximos seis meses, o lugar de A Liahona com os discursos da conferência
deve ser junto às obras-padrão, e esses discursos devem ser lidos com frequência.
Conforme dizia meu caro amigo e irmão, o Presidente Harold B. Lee, devemos
permitir que esses discursos de conferência ‘sirvam de guia para nosso modo de
agir e falar nos próximos seis meses. Esses são os assuntos importantes que o
Senhor considerou adequado revelar a seu povo neste momento’ (Conference
Report, abril de 1946, p. 68).

Que todos nós voltemos para casa determinados mais uma vez à sagrada missão da
Igreja, mostrada de maneira tão magnífica nessas sessões de conferência —
‘convidar todos a virem a Cristo’ (D&C 20:59), ‘sim, vinde a Cristo, sede
aperfeiçoados nele’ (Morôni 10:32)” (“Vinde a Cristo, Sede Perfeitos Nele”, A
Liahona, julho de 1988, p. 87).

O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) expressou seu desejo de que cada
membro da Igreja se torne uma pessoa melhor, aplicando os ensinamentos dados
na conferência geral:

“Espero que ponderemos com introspecção os discursos que ouvimos. Espero que
meditemos com serenidade sobre as coisas maravilhosas que escutamos. Espero
que nos sintamos um pouco mais contritos e humildes.

CAPÍTULO 6

87



Somos incentivados a conversar sobre os
discursos da conferência geral em nossas
aulas na noite familiar.

Todos nós fomos edificados. O teste consistirá em aplicar os ensinamentos
recebidos. Se a partir de agora formos um pouco mais bondosos, se tratarmos um
pouco melhor nosso próximo, se nos aproximarmos mais do Salvador, com uma
resolução mais firme de seguir Seus ensinamentos e Seu exemplo, então esta
conferência terá sido um sucesso extraordinário. Se, por outro lado, não
melhorarmos nossa vida, então os oradores terão, em grande parte, fracassado.

Talvez essas mudanças não possam ser medidas em um dia ou um mês. Muitas
resoluções se fazem e esquecem com rapidez. Contudo, se daqui a um ano
estivermos saindo-nos melhor do que no passado, então o esforço empreendido
nesses últimos dias não terá sido em vão.

Não nos lembraremos de tudo o que foi dito, mas, em decorrência de tudo isso,
estaremos edificados espiritualmente. Talvez seja algo difícil de definir, mas será
real. Como o Senhor disse a Nicodemos: ‘O vento sopra onde quer, e ouves a sua
voz; porém não sabes de onde vem, nem para onde vai; assim é todo aquele que é
nascido do Espírito’ (João 3:8).

E o mesmo se dará com a experiência
que tivemos. E talvez, em meio a tudo o
que ouvimos, haja uma frase ou
parágrafo que se destacará e não nos
sairá da mente. Se isso acontecer,
espero que tomemos nota e meditemos
a respeito disso até tirarmos o máximo
proveito da profundidade de seu
significado e o tornemos parte de
nossa vida.

Em nossas noites familiares, espero que
venhamos a discutir com nossos filhos
essas coisas e dar a eles a oportunidade
de provar da doçura das verdades que
ouvimos. E quando a revista A Liahona
for publicada (…) com todas as
mensagens da conferência, rogo que não a deixem de lado afirmando já terem
ouvido tudo, mas que leiam e ponderem as mensagens. Vocês se darão conta de
muitas coisas que deixaram passar despercebidas quando ouviram os
discursos. (…)

Amanhã de manhã, vamos voltar para nosso trabalho, nossos estudos, ou o que
quer que constitua nossa rotina diária. No entanto, poderemos contar com o
fortalecimento proporcionado pelas lembranças desta gloriosa ocasião” (“Um
Humilde e Contrito Coração”, A Liahona, janeiro de 2001, pp. 102–103).

O Élder Paul V. Johnson, dos Setenta, explicou que precisamos colocar em prática
as mensagens da conferência geral:

“Para que as mensagens da conferência geral mudem nossa vida, precisamos estar
dispostos a seguir os conselhos que ouvimos. O Senhor explicou numa revelação
ao Profeta Joseph Smith: ‘Quando estiverdes congregados, deveis instruir-vos e
edificar-vos uns aos outros, para que saibais como (…) proceder com respeito aos

CAPÍTULO 6

88



Pondere como esse conselho se aplica a você
pessoalmente.

pontos de minha lei e dos mandamentos que dei’ (D&C 43:8). Mas saber ‘como
proceder’ não é suficiente. O Senhor diz no próximo versículo: ‘Fareis convênio de
que agireis em toda a santidade diante de mim’ (D&C 43:9). Essa disposição de pôr
em prática o que aprendemos abre a porta para bênçãos maravilhosas. (…)

Todas as vezes que atendemos às palavras dos profetas e apóstolos, colhemos
grandes bênçãos. Recebemos mais bênçãos do que somos capazes de
compreender na ocasião e continuamos a receber bênçãos bem depois de tomar a
decisão de ser obedientes” (“As Bênçãos da Conferência Geral”, A Liahona,
novembro de 2005, p. 52; grifo do autor).

Ao término da Conferência Geral de abril de 1978, o Presidente Spencer W.
Kimball (1895–1985) disse:

“Ao chegarmos ao fim desta conferência geral, que todos prestemos atenção ao que
foi dito. Vamos considerar que os conselhos dados se aplicam a nós, a mim. Vamos
dar ouvidos àqueles a quem apoiamos como profetas e videntes, assim como
às demais Autoridades Gerais como se nossa vida eterna dependesse disso,
porque depende!”(“Escutai os Profetas”, A Liahona, outubro de 1978, p. 131; grifo
do autor).

O Presidente Marion G. Romney (1897–1988), da Primeira Presidência, salientou
como muitas verdades são ensinadas nas conferências gerais:

“Ouvimos verdades e recebemos orientação suficientes nesta conferência para nos
levar à presença de Deus se as seguirmos. Fomos levados a uma montanha
espiritual e lá recebemos visões de grande glória” (Conference Report, abril de
1954, pp. 132–133).

Ao comprometer-se a aplicar os
ensinamentos da conferência geral em
sua vida, avalie as sugestões a seguir:

1. Converse sobre a conferência
geral com sua família e seus
amigos. Compartilhe o que
aprendeu e aprenda também com os
comentários deles.

2. Enquanto estiver assistindo à
conferência geral, quando sentir o
Espírito lhe sussurrar que deve fazer
algo, anote suas impressões e
depois coloque-as em prática.

3. Faça metas que especifiquem como e quando você vai aplicar os conselhos que
recebeu na conferência geral. Escreva suas metas e examine-as com frequência.

4. Estude os discursos quando forem publicados nas revistas da Igreja ou na
Internet a fim de obter mais entendimento e renovar os sentimentos espirituais
que teve na conferência. (Os discursos de conferência estão disponíveis em
áudio, vídeo ou texto no site LDS.org; a busca por palavra ou assunto também
pode ser feita nas revistas internacionais da Igreja online.)

CAPÍTULO 6

89



5. Prepare mensagens para as noites familiares com base nos discursos de
conferência.

6. Adquira os DVDs ou CDs da conferência geral e assista aos discursos ou
escute o áudio ao dirigir para o trabalho ou viajar, o que vai contribuir para que
você use seu tempo com mais sabedoria.

7. Copie pequenas citações dos discursos de conferência e coloque-as em um
local em sua casa onde possa vê-las com frequência. Tente memorizá-las.

Pontos a Ponderar

Tarefas Sugeridas

• Você faz anotações ao assistir à conferência geral? Elas são um resumo do que os oradores disseram ou você anota apenas o que
lhe chamou a atenção? Suas anotações incluem a inspiração que recebeu do Espírito enquanto ouvia o discurso de um orador?
Elas incluem planos e metas que você gostaria de fazer e que vão ajudá-lo a mudar sua vida? Que instruções em Doutrina e
Convênios 43:8–10 poderiam ajudá-lo a melhorar suas anotações durante a conferência geral?

• Pense no valor que você dá para as mensagens da conferência geral e outros discursos feitos pelas Autoridades Gerais. De que
modo você aplicou a exortação e os ensinamentos dos oradores no passado? Como vai aplicá-los no futuro?

• Que bênçãos são prometidas àqueles que seguem os profetas do Senhor?

• Como você vai melhorar sua preparação para a próxima conferência geral?

• Como seu estudo dos discursos de conferência influencia seu estudo das escrituras?

• Usando o que você aprendeu neste capítulo, faça uma lista específica do que você pode fazer para se preparar para receber e
aplicar a palavra do Senhor transmitida na conferência geral. Faça uma segunda lista com as bênçãos que você pode receber ao
colocar em prática o que escreveu.

• Leia Mosias 5:1–7 e relacione os efeitos que o discurso do rei Benjamim teve sobre o povo. O que você pode fazer para ter uma
experiência semelhante com a conferência geral?

• Leia Efésios 4:11–14 e descreva as razões que o Apóstolo Paulo deu para que o Senhor tivesse estabelecido Sua Igreja com
apóstolos e profetas. De que maneira o ensinamento de Paulo se relaciona com a conferência geral?

• Ao estudar os discursos de conferência publicados na revista A Liahona, bem como outros discursos feitos pelas Autoridades
Gerais, marque as promessas específicas feitas pelos oradores. Anote também o que os oradores disseram que devemos fazer
para receber as bênçãos prometidas. Anote o que vai fazer agora para obter essas bênçãos.

CAPÍTULO 6

90



CAPÍTULO 7

Estudar os Discursos da
Conferência Geral

Introdução
O Presidente Ezra Taft Benson (1899–1994) ensinou um
princípio que é fundamental para este curso:

“O profeta vivo tem o poder de revelar o que é relevante
para o mundo hoje. (…) Por conseguinte, a leitura mais
importante que podemos fazer é a das palavras do profeta
(…) contidas mensalmente nas revistas da Igreja. Nosso
roteiro de ação para os seis meses seguintes encontra-se nos
discursos da conferência geral, publicados na revista A
Liahona” (“Fourteen Fundamentals in Following the
Prophet” [Quatorze Princípios Fundamentais para Seguir o
Profeta], devocional da Universidade Brigham Young, 26 de
fevereiro de 1980, p. 2, speeches.byu.edu).

O Presidente Spencer W. Kimball (1895–1985) também
incentivou os membros da Igreja a adquirir um exemplar da
revista da Igreja com os discursos de conferência e a fazer
dessa edição parte da nossa biblioteca do evangelho:

“Espero que consigam um exemplar da [Ensign ou de A
Liahona] e sublinhem os trechos pertinentes para

consultá-los sempre. Nenhum texto ou livro que não seja as
obras-padrão da Igreja deve ocupar um lugar tão importante
nas prateleiras de sua biblioteca pessoal — não por sua
excelência retórica ou eloquência, mas pelos conceitos que
mostram o caminho para a vida eterna” (In the World but
Not of It [No Mundo, Mas Não do Mundo], Brigham Young
University Speeches of the Year, 14 de maio de 1968,
pp. 2–3).

Este capítulo contém ideias e técnicas para ajudá-lo a
estudar de maneira mais eficaz os discursos de conferência
publicados em A Liahona e outros discursos e escritos das
Autoridades Gerais. A maior parte deste curso é dedicada ao
estudo e aprendizado dos discursos das conferências gerais
mais recentes. Ao ouvir com atenção e estudar os discursos
dos profetas vivos, você poderá saber qual é a vontade do
Senhor para você neste momento. Em espírito de oração, veja
como pode utilizar estas técnicas para aumentar sua fé no
Senhor Jesus Cristo e nas mensagens que Ele inspirou seus
líderes escolhidos a preparar para nós.

Comentários
7.1
Prepare a Mente e o Coração
A preparação é essencial para receber e entender a vontade do Senhor. O Senhor
prometeu: “Eu te falarei em tua mente e em teu coração, pelo Espírito Santo que
virá sobre ti e que habitará em teu coração” (D&C 8:2). Você receberá a palavra do
Senhor mais facilmente se preparar a mente e o coração. O Élder David A.
Bednar, do Quórum dos Doze Apóstolos, ensinou a importância de preparar-se e
de ser um aprendiz ativo:

“Néfi nos ensina que ‘quando um homem fala pelo poder do Espírito Santo, o
poder do Espírito Santo leva [a mensagem] ao coração dos filhos dos homens’
(2 Néfi 33:1). Observem que o poder do Espírito leva a mensagem ao coração e não
necessariamente para dentro dele. O professor pode explicar, demonstrar, persuadir
e testificar, e fazê-lo com grande força espiritual e eficácia. Mas, no final, o
conteúdo da mensagem e o testemunho do Espírito Santo só penetrarão no
coração se o aluno permitir que entrem. O aprendizado pela fé abre o caminho para
dentro do coração. (…)

91



Acesse o site LDS.org para estudar os
discursos da conferência atual e das
conferências passadas.

Um aprendiz que exerce seu arbítrio agindo de acordo com princípios corretos abre
seu coração ao Espírito Santo e convida-O a ensinar, a testificar com poder e a
confirmar o testemunho. O aprendizado pela fé exige esforço físico, mental e
espiritual e não apenas uma receptividade passiva. É na sinceridade e na constância
de nossa ação inspirada pela fé que mostramos ao Pai Celestial e a Seu Filho, Jesus
Cristo, a nossa disposição de aprender e receber instrução do Espírito Santo. (…)

A experiência me permitiu compreender que uma resposta dada por outra pessoa
geralmente não é lembrada por muito tempo, se é que será lembrada. Mas uma
resposta que descobrimos ou obtemos pelo exercício da fé geralmente é retida por
toda a vida. O aprendizado mais importante da vida é alcançado, não ensinado”
(“Aprender pela Fé”, A Liahona, setembro de 2007, pp. 17, 20, 23).

Considere as seguintes maneiras de se preparar para uma conferência geral:

• Reserve tempo para ouvir os discursos de conferência sem distrações. Crie um
ambiente no qual possa receber os sussurros do Espírito Santo.

• Procure a orientação do Espírito por meio de oração sincera, jejum e estudo das
escrituras.

• Faça uma lista de perguntas ou preocupações pessoais para as quais procura
respostas. Durante a conferência, anote as respostas e as impressões que
receber.

• Examine suas anotações feitas na conferência geral anterior.

7.2
Coloque em Prática Boas Técnicas de Estudo ao Estudar os Discursos da
Conferência Geral
Quando estudar os discursos da
conferência geral, você pode usar
muitas das técnicas que usa para
estudar as escrituras. O restante deste
capítulo descreve algumas dessas
técnicas. Colocar em prática as
sugestões de estudo deste capítulo não
apenas vai fazer a diferença em seu
estudo dos profetas atuais, mas vai
aumentar sua capacidade de fazer
escolhas corretas.

7.2.1
Identificar Doutrinas e Princípios
Ao estudar os discursos da conferência
geral, procure declarações claras sobre as doutrinas e os princípios do
evangelho. Identifique-os e marque-os de maneira que consiga revisá-los e
lembrar-se deles. Revisar e ponderar as declarações sobre doutrinas e princípios
pode aumentar sua compreensão das verdades do evangelho e seu compromisso de
vivê-las. Seguem-se alguns exemplos de doutrinas e princípios ensinados nas
conferências gerais:

CAPÍTULO 7

92



Os discursos das conferências gerais podem
nos ajudar a entender melhor as escrituras.

• Élder Richard G. Scott (1928–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos:

“Poucas vezes você receberá a resposta completa [à oração] de uma só vez. Ela
virá um pouco por vez, em partes, para que sua aptidão cresça. À medida que
cada parte é seguida com fé, você será guiado a outras partes, até obter a
resposta inteira. Esse padrão exige o exercício da fé na capacidade de resposta
de nosso Pai. Embora às vezes possa ser muito difícil, esse processo resulta em
um crescimento pessoal significativo” (“O Dom Celestial da Oração”, A
Liahona, maio de 2007, p. 9).

• Presidente Henry B. Eyring, da Primeira Presidência:

“Sabemos por profecia que não só a Igreja verdadeira e viva não será tirada
novamente da Terra, mas também que ela se tornará melhor. (…) As escrituras
contêm promessas de que, quando o Senhor voltar, encontrará Sua Igreja
espiritualmente preparada para Ele. Isso deve fazer com que nos sintamos mais
determinados e otimistas. Precisamos melhorar. Podemos e vamos fazê-lo” (“A
Igreja Verdadeira e Viva”, A Liahona, maio de 2008, p. 21).

• Élder Robert D. Hales, do Quórum dos Doze Apóstolos:

“Nós nos preparamos para receber revelação pessoal da mesma maneira que os
profetas: estudando as escrituras, jejuando, orando e fortalecendo a nossa fé. A
fé é a chave” (“Revelação Pessoal: Os Ensinamentos e Exemplos dos Profetas”,
A Liahona, novembro de 2007, p. 88).

7.2.2
Identificar Interpretações ou Esclarecimentos sobre as Escrituras
Os profetas exercem um papel-chave
na interpretação e no esclarecimento
das escrituras. Seguem-se alguns
exemplos:

• O Élder Jeffrey R. Holland, do
Quórum dos Doze Apóstolos,
ensinou como as escrituras mostram
que os três membros da Deidade
são seres separados e distintos (ver
“O Único Deus Verdadeiro, e Jesus
Cristo, a Quem [Ele Enviou]”, A
Liahona, novembro de 2007, p. 40).

• O Presidente James E. Faust
(1920–2007), da Primeira
Presidência, falou sobre a aplicação
de várias escrituras ao ensinar sobre
o princípio de perdoar os outros (ver
“O Poder de Cura do Perdão”, A
Liahona, maio de 2007, p. 67).

• O Élder David A. Bednar, do
Quórum dos Doze Apóstolos, falou sobre “as ternas misericórdias do Senhor”

CAPÍTULO 7

93



Estudar os discursos da conferência geral com
as escrituras vai aumentar sua compreensão
de ambos.

mencionadas em 1 Néfi 1:20 (ver “As Ternas Misericórdias do Senhor”, A
Liahona, maio de 2005, p. 99).

7.2.3
Anotar Referências Cruzadas entre os Discursos e as Escrituras
Ao identificar interpretações ou
esclarecimentos das escrituras, pode
ser útil escrever a referência do
discurso na margem ao lado da
escritura que está sendo ensinada ou
explicada. Seguem-se alguns exemplos:

• Ao lado de Apocalipse 22:18, você
pode escrever a seguinte anotação:
Élder Jeffrey R. Holland, A Liahona,
maio de 2008, p. 91. Nesse discurso,
o Élder Holland refere-se a
Apocalipse 22:18 e fala sobre a
importância da revelação contínua.

• Ao lado de Salmos 24:3–4, você
pode escrever: Élder David A. Bednar,
A Liahona, novembro de 2007, p. 80.
O Élder Bednar, nesse discurso, fala
sobre o que significa ter mãos limpas e coração puro.

• Ao lado de Neemias 6, você pode escrever: Presidente Dieter F. Uchtdorf, A
Liahona, maio de 2009, p. 59. Nesse discurso, o Presidente Uchtdorf fala sobre a
história de Neemias, que reconstruiu os muros ao redor de Jerusalém, e sobre a
ideia de que “estamos fazendo uma grande obra, de modo que não poderemos
descer [ou interromper nossa obra]”.

Você também pode usar o espaço nas margens do seu exemplar de A Liahona para
escrever as referências das escrituras que serviram de base para as ideias ensinadas
no discurso.

7.2.4
Identificar Incentivos, Convites e Mandamentos
Ao procurar frases de incentivo, convites e mandamentos, você vai aprender coisas
específicas que deve fazer para estar em harmonia com a vontade do Senhor. Pode
ser útil sublinhar essas declarações em seu exemplar de A Liahona para ajudá-lo a
encontrar essa citação mais tarde. Seguem-se alguns exemplos de declarações
como essas:

• Élder L. Tom Perry (1922–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos:

“Reiteramos o chamado para que todos os rapazes espiritual, física e
emocionalmente qualificados estejam preparados para se tornarem missionários
da Igreja de Jesus Cristo. Assegurem-se de ser capazes de atingir facilmente os
padrões mínimos para o trabalho missionário e de elevar continuamente a
barra. Preparem-se para ser mais eficazes nesse grande chamado” (“Elevar
Nossos Padrões”, A Liahona, novembro de 2007, p. 49).

CAPÍTULO 7

94



Precisamos fazer mais do que ouvir as
mensagens — precisamos colocá-las em
prática. Dessa forma demonstramos nossa fé.

• Élder Dallin H. Oaks, do Quórum dos Doze Apóstolos:

“Ao refletirmos sobre várias escolhas, convém lembrar que não basta que algo
seja bom. Há outras escolhas melhores, muito boas, e outras melhores ainda,
excelentes. (…)

Pensem em como usamos nosso tempo nas escolhas que fazemos quanto a ver
televisão, jogar videogames, navegar na Internet ou ler livros e revistas. Claro
que é bom participar de diversões saudáveis ou obter informações interessantes;
mas nem todas as coisas dessa natureza merecem a porção da nossa vida que
lhes dedicamos. Algumas são melhores, e outras melhores ainda” (“Bom, Muito
Bom, Excelente”, A Liahona, novembro de 2007, p. 105).

• Presidente Thomas S. Monson:

“Para vocês que podem ir ao templo, aconselho que o façam frequentemente”
(“Altamente Abençoado”, A Liahona, maio de 2008, p. 112).

7.2.5
Procurar Bênçãos Prometidas e o Que Devemos Fazer para Merecê-las
Os profetas muitas vezes fazem
promessas àqueles que seguem os
princípios que eles ensinam. Procurar
identificar quais são essas bênçãos
prometidas pode nos ajudar a viver em
retidão. Seguem-se dois exemplos
dessas promessas:

• Presidente Henry B. Eyring, da
Primeira Presidência:

“Se ponderarem as escrituras e
passarem a cumprir os convênios
que fizeram com Deus, posso
prometer que amarão a Deus e
sentirão muito mais Seu amor por
vocês. E, com isso, suas orações
virão do fundo do coração, cheias de
gratidão e de súplicas. Sentirão
maior dependência de Deus.
Encontrarão a coragem e a
determinação para agir no Seu
serviço, sem medo e com paz no
coração. Vão orar sempre. E nunca vão esquecê-Lo, a despeito do que aconteça
depois” (“A Oração”, A Liahona, janeiro de 2002, p. 19).

• Élder L. Tom Perry (1922–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos:

“Prometo-lhes grandes bênçãos: bênçãos sociais, físicas, mentais, emocionais e
espirituais a todo jovem que pagar uma parte significativa de sua missão”
(“Elevar Nossos Padrões”, p. 49).

CAPÍTULO 7

95



7.2.6
Identificar Palavras e Frases Que Se Repetem
As palavras e frases que se repetem podem chamar a atenção para a mensagem
principal do orador. Por exemplo, o Presidente Dieter F. Uchtdorf, da Primeira
Presidência, usou repetidas vezes as palavras “poucos graus” em seu discurso de
conferência para enfatizar que a “diferença entre a felicidade e a infelicidade para
pessoas, casamentos e famílias muitas vezes se resume a um erro — de cálculo —
de poucos graus” (“Uma Questão de Poucos Graus”, A Liahona, maio de 2008, p.
58). Da mesma forma, o Presidente Uchtdorf repetiu várias vezes a frase “a fé dos
nossos pais” em um discurso que fez em outro momento dessa mesma conferência
geral ao nos aconselhar a lembrar da fé daqueles que prepararam o caminho antes
de nós (“A Fé dos Nossos Pais”, A Liahona, maio de 2008, p. 68).

As palavras e frases que se repetem também podem unir as mensagens de mais de
um orador. Por exemplo, talvez você venha a notar que palavras como “ternas
misericórdias” e “elevar os padrões” foram usadas várias vezes nos discursos da
mesma conferência ou em mais de uma conferência. Fazer uma conexão dos
ensinamentos de vários discursos pode ampliar seu entendimento dos princípios
do evangelho mais importantes que eles ensinam.

7.2.7
Anotar Frases Memoráveis
Procure frases que, mesmo sendo curtas
e fáceis de lembrar, tenham significado
profundo. Quando você medita sobre
elas, isso aumenta seu entendimento a
respeito de princípios importantes.
Seguem-se alguns exemplos:

• Élder Joseph B. Wirthlin
(1917–2008), do Quórum dos Doze
Apóstolos:

“Quando amamos o Senhor, a
obediência deixa de ser um fardo”
(“O Grande Mandamento”, A
Liahona, novembro de 2007, p. 30).

• Presidente Thomas S. Monson:

“Não há amizade que tenha mais
valor do que sua própria consciência
limpa” (“Exemplos de Retidão”, A
Liahona, maio de 2008, p. 65).

7.2.8
Identificar Listas
Os oradores podem usar listas para descrever um processo, como o
arrependimento, ou partes de um princípio. Por exemplo, o Presidente Thomas S.
Monson fez uma lista das “características de um verdadeiro portador do sacerdócio
de Deus”. Sua lista inclui a “marca da visão”, a “marca do esforço”, a “marca da
fé”, a “marca da virtude” e a “marca da oração” (“O Sacerdócio Real”, A Liahona,

CAPÍTULO 7

96



novembro de 2007, p. 59). Identificar listas ao estudar os discursos de conferência
pode ajudá-lo a fazer um esboço das informações e organizá-las. Isso vai também
ajudá-lo a entender e lembrar-se dos ensinamentos dados nos discursos e
aplicá-los em sua vida.

7.2.9
Procurar Declarações de Causa e Efeito
Procure declarações que esclareçam os
efeitos de ações específicas. Elas
mostram consequências e bênçãos.
Seguem-se alguns exemplos:

• Presidente Henry B. Eyring, da
Primeira Presidência:

“Se descuidarmos do estudo das
palavras dos servos de Deus,
também descuidaremos das nossas
orações. (…) Pode ser que não
deixemos de orar, mas nossas
orações se tornarão mais repetitivas,
mais mecânicas, sem real intenção”
(“Oração”, p. 18).

• Presidente Gordon B. Hinckley
(1910–2008):

“Se assim procederem [controlarem
seu temperamento], sua vida não terá pesar. Seu casamento e seu
relacionamento familiar serão preservados. Serão muito mais felizes. Farão o
bem melhor ainda. Terão uma sensação de paz que será maravilhosa” (“Tardio
em Irar-se”, A Liahona, novembro de 2007, p. 66).

• Presidente Thomas S. Monson:

“Se estivermos a serviço do Senhor, temos o direito de receber Sua ajuda”
(“Exemplos de Retidão”, A Liahona, maio de 2008, p. 65).

7.2.10
Prestar Atenção às Palavras e Frases Que Introduzem um Ponto Específico ou
Conclusão
Palavras como, “portanto”, “por fim”, “lembrem-se” e “assim”, e expressões como
“para terminar” e “em resumo” indicam pontos principais ou conclusões.
Seguem-se alguns exemplos:

• O Presidente Russell M. Nelson, do Quórum dos Doze Apóstolos, citou
Efésios 2:19–20 e 4:11–13, depois disse:

“Assim, o ministério dos apóstolos — a Primeira Presidência e os Doze — é
proporcionar essa unidade da fé e proclamar nosso conhecimento do Mestre”
(“Salvação e Exaltação”, A Liahona, maio de 2008, p. 7).

CAPÍTULO 7

97



Anote as impressões espirituais que tiver e
coloque-as em prática. Essa é uma das
maneiras de mostrar ao Senhor que as
impressões espirituais que recebeu são
importantes para você.

• O Élder L. Tom Perry (1922–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos, salientou
a união que deve existir no casamento quando concluiu seu discurso sobre o pai
ser o chefe da família:

“Lembrem-se, irmãos, de que em seu papel como líder da família, sua esposa é
sua companheira. (…) Desde o princípio, Deus ensinou à humanidade que o
casamento deveria unir marido e mulher. Portanto, não há um presidente e um
vice-presidente na família. O casal trabalha eternamente unido para o bem da
família. Eles são unidos em palavras e ações ao liderarem, guiarem e dirigirem a
unidade familiar. São iguais. Planejam e organizam os assuntos da família em
conjunto e em harmonia, ao seguirem adiante juntos” (“Paternidade, um
Chamado Eterno”, A Liahona, maio de 2004, p. 71).

7.2.11
Fazer Perguntas
Fazer perguntas promove o aprendizado e permite que o Espírito Santo o
ensine além do que é possível captar pela palavra escrita. Ao estudar os discursos
de conferência, aprenda a fazer perguntas como estas:

• Por que o orador usou essa palavra ou frase?

• Essa mensagem é para mim, para a minha família ou para a Igreja?

• Como posso aplicar isso em minha vida?

• O que isso me ensina a respeito de Jesus Cristo e do Plano de Salvação?

• Há um tema principal nesta conferência?

7.2.12
Anotar Impressões Espirituais
Ao ponderar sobre os conselhos dados
na conferência geral, talvez você tenha
ideias ou impressões do Espírito Santo
específicas para suas necessidades e
para seu nível de maturidade espiritual.
Anotar essas impressões em um diário
ou caderno pode ajudá-lo a gravá-las
na mente e no coração. Você também
pode escrever algumas metas pessoais
para seu aperfeiçoamento pessoal.
Examine periodicamente essas
anotações e metas para avaliar seu
progresso.

O Élder Richard G. Scott (1928–2015),
do Quórum dos Doze Apóstolos,
explicou sobre a importância de anotar
nossas impressões espirituais e mencionou as bênçãos que isso nos traz:

“É por meio da repetição do processo de receber inspiração, anotá-la e segui-la que
a pessoa aprende a confiar mais na orientação do Espírito do que na comunicação

CAPÍTULO 7

98



pelos cinco sentidos” (“Ajudar as Pessoas a Serem Conduzidas Espiritualmente”,
Ensino no Seminário: Textos Preparatórios, Religião 370, 471 e 475, p. 59).

O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) também nos incentivou a fazer o
seguinte:

“Talvez, em meio a tudo o que ouvimos, haja uma frase ou parágrafo que se
destacará e não nos sairá da mente. Se isso acontecer, espero que tomemos nota e
meditemos a respeito disso até tirarmos o máximo proveito da profundidade de seu
significado e o tornemos parte de nossa vida” (“Um Humilde e Contrito Coração”,
A Liahona, janeiro de 2001, p. 103).

7.2.13
Procurar pelos Testemunhos das Testemunhas Especiais do Senhor
Testemunhos vigorosos que edificam a fé são uma excelente fonte de força para
nosso próprio testemunho. Poucas vezes o Espírito Se manifesta com tanta força
como quando testemunhos são prestados. Seguem-se alguns exemplos:

• O Presidente Gordon B. Hinckley (1910–2008) prestou seu testemunho do
Salvador:

“Sejam fortes no testemunho de Jesus Cristo, o Filho de Deus. Ele é a pedra angular
desta grande obra. De Sua divindade e realidade presto solene testemunho. Ele
é o Cordeiro sem mácula que foi oferecido pelos pecados do mundo. Por meio
de Sua dor e devido a Seu sofrimento, encontro reconciliação e vida eterna. Ele
é meu Mestre, meu Exemplo, meu Amigo e meu Salvador, a quem amo e
reverencio como o Redentor do mundo” (“Edificar Vossos Tabernáculos”, A
Liahona, janeiro de 1993, p. 60; grifo do autor).

• Em seu último discurso de conferência geral, antes de falecer, o Élder Bruce R.
McConkie (1915–1985), do Quórum dos Doze Apóstolos, testificou:

“E agora, no que tange a essa Expiação perfeita, realizada com o derramamento
do sangue de Deus, testifico que ela ocorreu no Getsêmani e no Gólgota, e no
tocante a Jesus Cristo, testifico que Ele é o Filho do Deus vivo e foi crucificado
pelos pecados do mundo. Ele é nosso Senhor, nosso Deus e nosso Rei. Isso sei
por mim mesmo, independentemente de qualquer outra pessoa.

Sou uma de Suas testemunhas e um dia sentirei as marcas dos cravos em Suas
mãos e em Seus pés e molharei Seus pés com minhas lágrimas.

Mas, nesse momento, não saberei melhor do que já sei agora, que Ele é o Filho
Onipotente de Deus, que Ele é nosso Salvador e Redentor e que a salvação vem
por meio de Seu sangue expiatório e de nenhuma outra forma.

Que Deus permita que todos nós andemos na luz, já que Deus nosso Pai está na
luz, a fim de que, de acordo com as promessas, o sangue de Jesus Cristo, Seu
Filho, nos purifique de todo pecado” (“O Poder Purificador do Getsêmani”, A
Liahona, julho de 1985, p. 11).

7.2.14
Memorizar Declarações Significativas
O Senhor disse que as palavras que Seus servos disserem, “quando movidos pelo
Espírito Santo, [serão] escritura” (D&C 68:4). Da mesma forma, o conselho que o

CAPÍTULO 7

99



Élder Richard G. Scott (1928–2015), do Quórum dos Doze Apóstolos, deu sobre
citar e memorizar com precisão as escrituras pode ser também aplicado às palavras
dos provetas vivos:

“Há um poder nas palavras específicas registradas nas obras-padrão que pode
mudar a vida das pessoas. Esse poder é enfraquecido quando parafraseamos ou
alteramos as palavras que compõem o versículo. Por isso, sugiro que incentivem os
alunos a recitar o conteúdo da escritura com precisão. Tudo o que vocês fizerem
para encorajar os alunos a memorizar passagens selecionadas das escrituras vai
trazer para a vida deles o poder do seu conteúdo” (“Four Fundamentals for Those
Who Teach and Inspire Youth” [Quatro Princípios Fundamentais para os Que
Ensinam e Inspiram os Jovens], simpósio do SEI sobre o Velho Testamento, 14 de
agosto de 1987, p. 5).

“Sugiro que decorem as escrituras que toquem seu coração e encham sua alma de
entendimento. Quando as escrituras são utilizadas da maneira que o Senhor
ordenou que fossem registradas, elas têm um poder intrínseco que não pode ser
descrito quando elas são parafraseadas. Às vezes, quando tenho uma importante
necessidade na vida, revejo mentalmente as escrituras que me dão forças. Há muito
consolo, orientação e poder que fluem das escrituras, em especial das palavras do
Senhor” (“Ele Vive”, A Liahona, janeiro de 2000, pp. 105–106).

Memorizar declarações significativas das mensagens dos profetas vivos é como ter
inspiração e orientação em reserva, que podemos usar a qualquer momento que
precisarmos.

7.2.15
Estudar Discursos Que Tenham o Mesmo Assunto
Estudar mais de um discurso sobre o mesmo assunto muitas vezes esclarece pontos
importantes e amplia nosso entendimento, dando-nos novas ideias. Por exemplo,
na Conferência Geral de outubro de 2007, o Élder Robert D. Hales, do Quórum dos
Doze Apóstolos, falou sobre revelação pessoal, e o Élder Richard G. Scott, também
do Quórum dos Doze, falou sobre como usar a revelação pessoal para nos orientar
em nossas escolhas (ver “Revelação Pessoal: Os Ensinamentos e Exemplos dos
Profetas” e “A Verdade: Alicerce das Decisões Corretas”, A Liahona, novembro de
2007, pp. 86, 90). Na Conferência Geral de abril de 2006, os Élderes M. Russell
Ballard e Richard G. Scott, do Quórum dos Doze Apóstolos, falaram sobre
compartilhar o evangelho. O Élder Ballard falou sobre convidar os amigos e
vizinhos para virem a nossa casa para podermos compartilhar o evangelho com eles
e, depois desse discurso, o Élder Scott falou sobre a preparação dos missionários
em casa e na Igreja (ver “Criar um Lar Que Transmite o Evangelho” e “Agora É a
Hora de Servir em uma Missão!”, A Liahona, maio de 2006, pp. 84, 87).

7.2.16
Fazer um Arquivo de Anotações e das Edições de Conferência da Revista A Liahona
Guarde as edições de conferência da revista da Igreja com as anotações que você
fez ao ouvir ou estudar os discursos para que possa consultá-las depois. Assim você
poderá comparar as mensagens e as impressões que teve em conferências passadas
com outras que ocorreram depois. Você também vai notar que certos princípios e
doutrinas se repetem em muitas conferências e poderá cruzar referências. Isso vai

CAPÍTULO 7

100



melhorar sua capacidade de lembrar-se das palavras dos profetas quando tiver
oportunidades de ensinar, como numa missão, ao discursar numa reunião
sacramental ou numa noite familiar.

7.2.17
Aplicar o Que Aprender
Seu objetivo ao estudar o evangelho
deve ser o de vivenciá-lo melhor. Não é
só o que você sabe, mas o que faz com
o que sabe que traz verdadeira
felicidade na vida. Precisamos ser
“cumpridores da palavra, e não
somente ouvintes” (Tiago 1:22). À
medida que aplicar o que aprender,
você vai adquirir mais entendimento do
Plano de Salvação e terá mais desejo de
compartilhá-lo com os outros. Podemos
ter certeza de que seremos felizes se
aceitarmos e vivermos de acordo com o
conselho do Senhor e de Seus profetas.

Ponderar as perguntas a seguir ao
estudar os discursos de conferência
geral vai ajudá-lo a aplicar o que
aprendeu:

• Como o Senhor quer que eu aplique
isso em minha vida?

• Como posso usar isso para fortalecer minha fé?

• Quando foi que tive uma experiência semelhante ao que está sendo ensinado?

• Se eu seguir esse ensinamento, que diferença isso fará em minha vida?

• Como posso usar isso para ensinar outras pessoas a respeito de um princípio do
evangelho?

Pontos a Ponderar

Tarefas Sugeridas

• Pense a respeito de uma dificuldade que está enfrentando ou de uma decisão específica que precisa tomar. Como as mensagens
da conferência geral mais recente da Igreja podem ajudá-lo a lidar com esse problema?

• Selecione as técnicas de estudo descritas neste capítulo que você gostaria de utilizar em seu estudo pessoal. Comece um estudo
sobre os discursos da conferência geral mais recente usando essas técnicas.

• Faça uma lista dos conselhos dados na conferência geral mais recente que você sente que precisa colocar em prática. Faça metas
e assuma compromissos de acordo com a orientação do Espírito do Senhor.

• Leia a revista da Igreja. Preste mais atenção às mensagens escritas pelos membros da Primeira Presidência e outras
Autoridades Gerais.

CAPÍTULO 7

101




	Sumário
	Introdução
	Capítulo 1: A Necessidade Que Temos de Profetas Vivos
	Capítulo 2: O Profeta Vivo: O Presidente da Igreja
	Capítulo 3: Sucessão na Presidência
	Capítulo 4: O Quórum da Primeira Presidência
	Capítulo 5: O Quórum dos Doze Apóstolos
	Capítulo 6: A Conferência Geral
	Capítulo 7: O Estudo dos Discursos da Conferência Geral

