





Enseignements des prophétes vivants,
Manuel de I'étudiant

Cours de religion 333

Publié par
I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours
Salt Lake City, Utah



Nous apprécions les commentaires et les corrections. Veuillez les envoyer, ainsi que les erreurs, a :

Seminaries and Institutes of Religion Curriculum Services
50 East North Temple Street
Salt Lake City, Utah 84150-0008
USA
Email : ces-manuals@ldschurch.org
Veuillez indiquer vos nom, adresse, paroisse et pieu.

N’oubliez pas de préciser le titre du manuel lorsque vous adressez vos commentaires.

© 2010, 2016 Intellectual Reserve, Inc.
Tous droits réservés.
Printed in the United States of America
Version 2, 12/16

Approbation de I'anglais : 10/16
Approbation de la traduction : 10/16
Traduction de Teachings of the Living Prophets Student Manual
French
14421 140



Table des matiéres

Introduction . . . . ... v
1 Le besoin que nous avons de prophétes vivants. . . . .. ... ... ... ... 1
2 Le prophete vivant : Le président de I'Eglise . . ... ............. 13
3 Successiondanslaprésidence . . . ... ... ... L oL 27
4 Le College de la Premiére Présidence . . . . ... ... ... .......... 44
5 Le College des douze apbtres . . . .. ...................... 59
6 Conférence générale . ... ... .. ... ... ... ... .. ... ... 75
7 Létude des discours de la conférence générale . . .. ... ... ... .. ... 90






Introduction

James E. Faust (1920-2007), de la
Premiere Présidence, a expliqué le role
des prophetes et la nécessité de la
révélation qu'ils regoivent :

« Les propheétes, voyants et révélateurs
ont eu et ont encore la responsabilité et
I'honneur de recevoir et de déclarer la
parole que Dieu adresse au monde. [...]

«[...] Ce sont les oracles prophétiques
qui, au cours des siécles, se sont mis sur
la longueur d’ondes de la ‘station
émettrice céleste’. Ils ont la
responsabilité de relayer la parole du
Seigneur aux autres. [...]

« L'Eglise a constamment besoin d’étre
guidée par son chef, le Seigneur et
Sauveur, Jésus-Christ. Cela a été bien
enseigné par George Q. Cannon,
ancien membre de la Premiere
Présidence : ‘Nous avons la Bible, le
Livre de Mormon et le livre des Utah, les sculptures des prophétes de cette
Doctrine et Alliances ; mais tous ces dispensation sont un rappel imposant de la
livres, sans les oracles vivants et un flot  continuité de la révélation.

constant de révélations du Seigneur, ne

meneraient personne au royaume céleste de Dieu’ [Gospel Truth : Discourses and
Writings of President George Q. Cannon, 2 vols., sél. Jerreld L. Newquist, 1974,
1:323]. [....]

!

h

Dans le hall des prophétes, situé dans le
centre de conférences a Salt Lake City, en

« La révélation était requise pour établir I'Eglise. La révélation I'a menée de son
humble début a son état actuel. La révélation s’est manifestée comme une eau vive.
La révélation continue nous ameénera jusqu’au dénouement. Mais, comme nous 'a
dit le président [J. Reuben] Clark, nous n’avons pas besoin de prophétes
supplémentaires ou différents. Nous avons besoin de plus de ‘gens qui écoutent’
(dans Conference Report, octobre 1948, p. 82) » (James E. Faust, « La révélation
continue », I'Etoile, aotit 1996, p. 3-4, 6, 8).

Aujourd’hui, comme au midi des temps, I'Eglise est fondée sur les ap6tres et les
prophétes (voir Ephésiens 2:20), et la révélation qu'ils recoivent (voir Amos 3:7 ;
Matthieu 16:16-18). Le Seigneur réveéle sa volonté par I'intermédiaire de ses
serviteurs, les prophetes, et a déclaré : « Ma parole ne passera pas, mais
s’accomplira entierement, que ce soit par ma voix ou par la voix de mes serviteurs,
c’est la méme chose » (D&A 1:38).



INTRODUCTION

vi

Objectif de ce manuel

Lobjectif des Enseignements des
prophetes vivants, Manuel de I'étudiant
est de vous aider a affermir votre
témoignage des prophetes vivants et de
leurs enseignements. Il parle du besoin
que nous avons de prophétes vivants,
du role du président de I'Eglise, de
l'ordre divin de la succession dans la
présidence, du College de la Premiere
Présidence et du College des douze
apotres, et de I'importance des
conférences générales.

Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné :

« Il ne suffit pas que nous, saints des
derniers jours, suivions nos dirigeants
et acceptions leurs conseils ; nous avons
la responsabilité supérieure d’obtenir ‘
pour nous-mémes le témoignage Votre témoignage sera affermi par I'étude
inébranlable de la mission divine de ces ~ des paroles des prophétes vivants.
hommes et le témoignage que ce qu’ils

nous ont dit est la volonté de notre Pere céleste » (Harold B. Lee, dans Conference
Report, octobre 1950, p. 130).

Il est promis a chacun de nous un témoignage de la mission divine des prophetes
vivants si nous étudions leurs recommandations et décidons de les soutenir par
notre obéissance. Ce manuel vous secondera dans votre étude des prophetes
vivants.

Composition du manuel

Chaque chapitre de ce manuel de I’étudiant se compose de quatre rubriques :
« Introduction », « Commentaire », « Points sur lesquels méditer » et « Idées de
taches ».

Introduction

Chaque chapitre débute par une breve introduction. Celle-ci vous permettra de
vous concentrer sur le sujet principal du chapitre.

Commentaire

Des Ecritures et des paroles de prophetes, d’apotres et d’autres Autorités générales
dans la rubrique « Commentaire » expliquent et précisent les points de doctrine et
les principes apparentés au sujet principal du chapitre. Une lecture attentive du
commentaire vous permettra de comprendre la nécessité et le role de prophetes
vivants dans un monde toujours changeant.



INTRODUCTION

Points sur lesquels méditer

La rubrique « Points sur lesquels méditer » vous permettra de réfléchir a ce que
vous avez appris.

Russell M. Nelson, du College des douze apotres, a affirmé que la méditation
produit des résultats bénéfiques :

« Sivous méditez sur des principes doctrinaux et priez a leur sujet, le Saint-Esprit
parlera a votre esprit et a votre cceur. Des situations décrites dans les Ecritures vous
donneront des idées et distilleront dans votre coeur des principes en rapport avec
votre cas » (Russell M. Nelson, « Se laisser guider par les Ecritures », Le Liahona,
janvier 2001, p. 21).

Idées de taches

Alafin de chaque chapitre, vous trouverez des taches destinées a vous aider a
appliquer personnellement ce que vous aurez appris. Veuillez noter que ces taches
sont des suggestions et qu’elles peuvent étre adaptées a vos besoins particuliers et
selon l'inspiration du Saint-Esprit. Si vous étes inscrit au cours de l'institut
Enseignements des prophetes vivants (Religion 333), il se peut que votre
instructeur inclut certaines de ces taches dans le cours. Le temps que vous y
consacrez vous donnera des chances supplémentaires d’étre instruit par le
Saint-Esprit.

Remarque : Pour utiliser plus efficacement les rubriques « Points sur lesquels
méditer » et « Idées de taches », vous pourriez noter vos questions, vos réflexions,
vos buts et vos impressions dans un journal d’étude ou un carnet de notes.

Richard G. Scott (1928-2015), du College des douze apdtres, nous a recommandé
de noter les murmures de I'Esprit :

« C’est par le processus d’encore et encore ressentir des impressions, de les mettre
par écrit et d'y donner suite que I'on apprend a s’en remettre davantage a la
direction de I'Esprit qu’a la communication par les cing sens » (Richard G. Scott,

« Helping Others to Be Spiritually Led » [Church Educational System symposium
on the Doctrine and Covenants and Church History, 11 aofit 1998], p. 3).

Renseignements pour les personnes handicapées

Sivous avez des difficultés a utiliser ce manuel en raison d'un handicap, veuillez
prendre contact avec votre instructeur pour lui demander une documentation
supplémentaire.

vii






CHAPITRE 1
Nous avons besoin de
prophétes vivants

Introduction

Depuis I'époque d'Adam, les prophétes ont été I'un des prévaudront pas contre [n]ous, oui, et le Seigneur Dieu
moyens dont le Seigneur s'est servi afin de communiquer sa dispersera les pouvoirs des ténébres devant [n]ous et
volonté a ses enfants (voir Amos 3:7). Les prophétes nous ébranlera les cieux pour [n]otre bien et pour la gloire de son
enseignent la volonté de Dieu et révélent sa personnalité nom » (D&A 21:4, 6). Avec des prophétes pour nous guider,

divine. lls préchent la justice, dénoncent le péché et, lorsqu'ils  nous pouvons étre certains de la volonté de Dieu a notre
sont inspirés a le faire, ils prédisent des événements a venir. égard. Nous pouvons étre assurés que si nous suivons les
Chose plus importante, les prophétes témoignent de recommandations des prophétes vivants, nous pourrons
Jésus-Christ. Le Seigneur promet que si nous « prét[ons] mieux négocier les temps troublés dans lesquels nous vivons.
I'oreille » aux paroles du prophéte, « les portes de I'enfer ne

Commentaire

1.1
Le Seigneur révéle sa volonté aux prophétes vivants maintenant comme il le
faisait par le passé

Russell M. Nelson, président du College des douze apdtres, a expliqué que depuis
Adam jusqu’au président de 1'Eglise actuel, les prophetes ont joué un role
important dans le plan du Seigneur :

« La toute premiére [dispensation de I'Evangile] a eu lieu a I'époque d’Adam. Elle a
été suivie par les dispensations d’'Hénoc, de Noé, d’Abraham, de Moise et d’autres
[voir Guide des Ecritures, « Dispensations »]. Dieu a chargé chaque prophéte
d’enseigner la nature divine et la doctrine du Seigneur Jésus-Christ. A chaque
époque, ces enseignements avaient pour but d’aider le peuple. Mais sa
désobéissance a conduit a I'apostasie. [...]

« Il fallait donc quil y ait un rétablissement complet. Dieu le Pere et Jésus-Christ
ont appelé Joseph Smith a étre le prophete de cette dispensation. Tous les pouvoirs
divins des dispensations précédentes devaient étre rétablis par son intermédiaire »
(« Le rassemblement d'Israél dispersé », Le Liahona, novembre 2006, p. 79-80).

La derniére dispensation de I'Evangile a commencé par I'appel d’un prophéte :
Joseph Smith. Comme dans les dispensations précédentes, la volonté de Dieu est
communiquée a ses enfants par le processus de la révélation.

James E. Faust (1920-2007), de la Premiere Présidence, a parlé de la nécessité de la
révélation continue :

« Une grande partie des révélations regues a notre époque comme autrefois porte
sur la doctrine. Certaines sont d’ordre fonctionnel et tactique. Beaucoup de ces
révélations ne sont pas spectaculaires. Le président Taylor nous rappelle : ‘La
révélation donnée a Adam n’ordonnait pas a Noé de construire son arche ; la
révélation donnée a Noé ne disait pas a Lot de quitter Sodome, et ces deux



CHAPITRE 1

révélations ne parlaient pas du départ des enfants d’Israél d’Egypte. Tous ont eu
des révélations pour eux-mémes’ (Millennial Star, ler novembre 1847, p. 323) »
(« La révélation continue », I'Etoile, aotit 1996, p. 4-5 ).

Hugh B. Brown (1883-1975), de la Premiere Présidence, a décrit une conversation
qu'il a eue avec un membre de la Chambre des Communes et ancien juge de la
Cour supréme de Grande-Bretagne, qui n’était pas membre de I'Eglise, & propos de
la nécessité d’avoir des prophetes vivants et la révélation qu’ils regoivent :

« [J'ai dit :] “Alors, je vous propose tres sérieusement de convenir qu’aux temps
bibliques c’était pratique courante que Dieu parle a I'homme.’

(1l a répondu :] ‘Je pense que je vais 'admettre, mais cela a cessé peu apres le
premier siecle de I'ére chrétienne.

— Pourquoi pensez-vous que cela a cessé ?

— Je ne saurais le dire.

— Vous pensez que Dieu n’a pas parlé depuis lors ?
— Pas a ma connaissance.

— Laissez-moi vous suggérer quelques raisons pour lesquelles il ne parle plus.
Peut-étre est-ce parce qu'il ne le peut pas. Il en a perdu le pouvoir.’

Il a répondu : ‘Naturellement non, ce serait blasphématoire.

— Alors, si vous n’acceptez pas cela, peut-étre ne parle-t-il pas aux hommes parce
qu'il ne nous aime plus. Il ne s'intéresse plus aux affaires des hommes.’

Il a dit : ‘Non, Dieu aime tous les hommes et il ne fait point acception de
personnes.

— Alors, la seule autre réponse possible que je peux imaginer, c’est que nous
n’avons pas besoin de lui. Nous avons fait des progres si rapides dans l'instruction
et les sciences que nous n’avons plus besoin de Dieu.’

La voix tremblante a la pensée de la guerre imminente [la Deuxieme Guerre
mondiale], il a répondu : ‘Monsieur Brown, il n’y a jamais eu de période de
I’histoire du monde ot1 I'on ait eu plus besoin d’entendre la voix de Dieu que
maintenant. Peut-étre pouvez-vous me dire pourquoi il ne parle plus.’

J’ai répondu : ‘1l parle, il a parlé ; mais les hommes ont besoin de foi pour
'entendre.’

Ensuite, nous nous sommes mis a examiner ce que j'appellerais le ‘portrait d'un
prophete’. [...]

Le juge était assis a écouter intensément. Il a posé quelques questions tres précises
et trés pointues, et a la fin il a dit : ‘Monsieur Brown, je me demande si vos gens se
rendent compte de I'importance de votre message. Et vous ?” Il a déclaré : ‘Si ce que
vous m’avez dit est vrai, c’est le plus grand message qui soit parvenu ici-bas depuis
que les anges ont annoncé la naissance du Christ” » (dans Conference Report,
octobre 1967, p. 118, 120 ; voir aussi « Le portrait d'un prophete » [Brigham Young
University devotional, 4 octobre 1955], p. 2-3, 5, 8, speeches.byu.edu ; ou « Le
portrait d'un prophete », Le Liahona, juin 2006, p. 12-15).



CHAPITRE 1

1.2
Les probléemes d’aujourd’hui trouvent des solutions divines

Joseph Smith, le prophete, (1805-1844) a enseigné que nous avons besoin de la
direction divine continue « adaptée a la situation » du peuple dans cette
dispensation (dans History of the Church, 5:135). Il a également enseigné que

« notre situation est différente de celle de tous les peuples qui ont jamais vécu sur
cette terre » et, en conséquence, nous avons besoin de révélations et d'une
orientation adaptées (dans History of the Church, 2:52 ; voir aussi Enseignements des
présidents de I'Eglise : Joseph Smith, 2007, p. 209). « Nous croyons tout ce que Dieu a
révélé, tout ce qu'il révele maintenant, et nous croyons qu’il révélera encore
beaucoup de choses grandes et importantes concernant le royaume de Dieu » (9e
article de foi).

Dans une révélation donnée en 1883 a John Taylor (1808-1887), le Seigneur a
promis qu’il continuerait d’accorder la révélation a I'Eglise :

« Je vous révélerai de temps en temps, par le canal que j’ai désigné, tout ce qui sera
nécessaire au développement et & la perfection futurs de mon Eglise, pour
l'ajustement et I'avancement de mon royaume et pour I'édification et
I’établissement de ma Sion » (dans James R. Clark, comp., Messages of the First
Presidency of The Church of Jesus Christ of Latter-day Saints, 1965, 2:354).

Boyd K. Packer (1924-2015), président du College des douze apbtres, a rappelé aux
saints des derniers jours que la constance et le changement sont tous deux dictés
par la révélation :

«Il'y aura des changements a ’avenir comme il y en a eu par le passé. Le fait que
les Autorités générales [le prophete et les apdtres] font des changements ou s’y
opposent dépend entierement des instructions qu’elles regoivent par le canal de la
révélation qui a été établi au commencement.

La doctrine demeurera fixe, éternelle ; I'organisation, les programmes et les
procédures seront modifiés selon les directives de celui dont c’est I'Eglise » (« La
révélation dans notre monde qui change », L'Etoile, janvier 1990, p. 15).

John Taylor (1808-1887) a parlé de la nécessité de la révélation moderne dans le
cadre de la véritable Eglise du Seigneur :

« Nous croyons qu'il est nécessaire que I'homme entre en communication avec
Dieu afin de recevoir ses révélations et qu’a moins d’étre sous l'influence de
l'inspiration du Saint-Esprit, il ne peut pas connaitre les choses de Dieu. [...]
A-t-on jamais entendu parler de véritable religion qui n’ait pas de
communication avec Dieu ? C’est pour moi la chose la plus absurde que I"esprit
humain ait pu imaginer. Quand les gens rejettent généralement le principe de la
révélation moderne, je ne m’étonne pas que le scepticisme et 'impiété soient aussi
répandus. Je ne m’étonne pas que tant d’hommes aient du mépris pour la religion
et qu'ils la considerent comme une chose qui ne mérite pas l’attention des étres
intelligents ; en effet, sans la révélation, la religion est une moquerie et une

farce. [...]

« Le principe de la révélation est donc le fondement de notre religion »
(« Discourse by Elder John Taylor », Deseret News 4 mars 1874, p. 68 ; voir aussi
Enseignements des présidents de 'Eglise : John Taylor, 2001, p. 156-158).



CHAPITRE 1

1.3

La révélation est constante dans cette dispensation

Spencer W. Kimball (1895-1985) a
témoigné du déversement constant de
révélation dans notre dispensation :

« Je déclare, avec 'humilité la plus
profonde, mais aussi avec le pouvoir et
la force du témoignage qui briile dans
mon ame, que, depuis le prophete du
Rétablissement jusqu’au prophete
d’aujourd’hui, la ligne de
communication est ininterrompue,
I'autorité est continue, et une lumiere
brillante et pénétrante continue a
briller. Le son de la voix du Seigneur est
une mélodie continue et un appel
tonitruant » (« La révélation : parole du
Seigneur a ses prophétes », L'Etoile,
octobre 1977, p. 90 ; voir aussi
Enseignements des présidents de I'Eglise :
Spencer W. Kimball, 2006, p. 265).

George Q. Cannon (1827-1901) de la
Premiére Présidence a enseigné :

| -1

Joseph Smith, le prophéte, révélait la volonté

de Dieu aux saints.

« Cette Eglise, depuis son organisation jusqu’a aujourd’hui n’est jamais restée
une seule heure, oui, je dirais méme un seul instant sans révélation, sans qu'il
y ait un homme parmi nous qui puisse nous faire connaitre, en tant que peuple, la
volonté de Dieu, qui puisse nous indiquer ce que nous devons faire, qui puisse
nous enseigner la doctrine du Christ, qui puisse nous indiquer ce qui est faux et
erroné, et qui puisse nous donner les conseils et les directives nécessaires dans le
cadre des affaires dont nous devons nous occuper dans la gamme de notre
expérience. Cela a toujours été le cas » (« Discourse by President George Q.
Cannon », Deseret News, 21 janvier 1885, p. 3).



CHAPITRE 1

1.4
L'Eglise du Seigneur est batie sur le fondement des apotres et des prophétes

Le College des douze apotres, 2009

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a témoigné :

« Nous sommes 'Eglise rétablie de Jésus-Christ. Nous sommes des saints des
derniers jours. Nous témoignons que les cieux se sont ouverts, que le voile s’est
écarté, que Dieu a parlé et que Jésus-Christ s’est manifesté et qu’ensuite "autorité
divine a été conférée.

« Jésus-Christ est la pierre angulaire de I'ceuvre et celle-ci est édifiée sur ‘le
fondement des apotres et des prophetes’ (Ephésiens 2:20) » (« Le fondement
merveilleux de notre foi », Le Liahona, novembre 2002, p. 81).

Jeffrey R. Holland, du College des douze ap6tres, a expliqué pourquoi le
fondement des apotres et des prophetes est nécessaire aujourdhui :

« Les fondements apostoliques et prophétiques de I'Eglise devaient constituer une
bénédiction a toutes les époques, mais tout particulierement dans les moments
d’adversité et de danger, des moments olt nous aurions peut-étre I'impression
d’étre des enfants, désorientés et ne sachant plus ot aller, peut-étre envahis par la
crainte, des moments ol la main retorse des hommes ou la malice du diable
tenterait de déstabiliser ou d’égarer. [...] A I'époque du Nouveau Testament, &
I"époque du Livre de Mormon et a I'époque actuelle, ces officiers constituent les
pierres de fondation de la véritable Eglise, placés alentour et recevant leur force de
la pierre principale de I'angle, ‘le roc de notre Rédempteur, qui est [Jésus-]Christ, le
Fils de Dieu’ [Hélaman 5:12] » (« Prophetes, voyants et révélateurs », Le Liahona,
novembre 2004, p. 7).



CHAPITRE 1

1.5
La Premiére Présidence et le Collége des douze apotres sont des prophétes,
voyants et révélateurs

Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné ce que signifie le fait de soutenir la Premiere
Présidence et le College des douze apotres comme prophétes, voyants et
révélateurs :

« Tous les membres de la Premiere Présidence et des Douze sont
régulierement soutenus comme “prophetes, voyants et révélateurs’. [...] Cela
signifie que chacun des apétres, choisi et ordonné de la sorte, peut présider I'Eglise
s’il est “choisi par le corps [ce qui a été interprété comme signifiant tout le College
des Douze], désigné et ordonné a cet office, et soutenu par la confiance, la foi et la
priere de 'Eglise’, pour citer une révélation sur ce sujet, & une condition, qui est
qu'il soit le membre le plus ancien, c’est-a-dire le président de ce corps. (Voir D&A
107:22.) » (dans Conference Report, avril 1970, p. 123 ; ou Improvement Era, juin
1970, p. 28 ; voir aussi Enseignements des présidents de Z’Eglise : Harold B. Lee, 2000,

p- 82).
J. Reuben Clark Jr. (1871-1961), de la Premiere Présidence, a expliqué :

« Il a été attribué a certaines Autorités générales [les Apotres] un appel particulier ;
elles possedent un don spécial ; elles sont soutenues comme prophetes, voyants et
révélateurs, ce qui leur donne une dotation spirituelle spéciale liée au fait qu’elles
instruisent les gens. Elles ont le droit, le pouvoir et I’autorité de déclarer la
volonté de Dieu a son peuple, en accord avec le pouvoir et l’autorité suprémes du
président de 'Eglise » (« When Are Church Leaders’ Words Entitled to Claim of
Scripture? » Church News, 31 juillet 1954, p. 9).



CHAPITRE 1

1.6
Que sont les prophétes, voyants et révélateurs ?

1.6.1

Prophéte

Un prophete est « une personne qui a
été appelée par Dieu et parle pour lui.
En tant que messager de Dieu, un
prophéte regoit de lui des
commandements, des prophéties et des
révélations. Il a la responsabilité de faire
connaitre la volonté et la vraie
personnalité de Dieu a 'humanité et de
montrer la signification de ses relations
avec elle. Le prophete dénonce le péché
et en prédit les conséquences. Il préche
la justice. A I'occasion, un prophéte
peut étre inspiré a prédire I'avenir pour
le bénéfice de ’humanité. Néanmoins,
sa premiere responsabilité est de
rendre témoignage du Christ. Le
président de 'Eglise de Jésus-Christ des
Saints des Derniers Jours est le
prophete de Dieu sur la terre
aujourd’hui. Les membres de la Premiére Présidence et les douze apo6tres sont
soutenus comme prophétes, voyants et révélateurs » (Guide des Ecritures,

« Prophete », scriptures.lds.org).

1.6.2
Voyant

Un voyant est « une personne autorisée
par Dieu a voir de ses yeux spirituels
ce que Dieu a caché au monde
(Moise 6:35-38). Il est un révélateur et
un prophéete (Mosiah 8:13-16). Dans le
Livre de Mormon, Ammon enseigne
que seul le voyant peut utiliser les
interpretes spéciaux ou I'urim et le
thummim (Mosiah 8:13 ; 28:16). Le
voyant connait le passé, le présent et En qualité de voyant, Esaie a vu I'avenir.
I'avenir. Autrefois, le prophete était

souvent appelé voyant (1 Samuel 9:9 ; 2 Samuel 24:11).

P AP
o el

« Joseph Smith est le grand voyant des derniers jours (D&A 21:1 ; 135:3). En outre,
la Premiere Présidence et le Conseil des Douze sont soutenus comme prophetes,
voyants et révélateurs » (Guide des Ecritures, « Voyant », scriptures.lds.org).

John A. Widtsoe (1872-1952) du College des douze apdtres a expliqué :

« Un voyant voit avec des yeux spirituels. Il percoit la signification de ce qui semble
obscur aux autres ; il interprete et clarifie donc la vérité éternelle. [...] En bref, c’est



CHAPITRE 1

quelqu’un qui voit, qui marche dans la lumiere du Seigneur les yeux ouverts [voir
Mosiah 8:15-17] » (Evidences and Reconciliations, arr. G. Homer Durham, 3 vols.
en 1 [1960], p. 258).

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a décrit 'un de ses conseillers comme une
personne qui possede le don de voyance :

« Harold B. Lee est un pilier de vérité et de justice, un véritable voyant qui possede
beaucoup de force, de clairvoyance et de sagesse spirituelles, et dont la
connaissance et la compréhension de I'Eglise et de ses besoins est inégalée » (dans
Conference Report, avril 1970, p. 114 ; ou Improvement Era, juin 1970, p. 27).

1.6.3
Révélateur

En qualité de révélateurs, la Premiere Présidence et le College des douze apdtres
font connaitre la volonté du Seigneur a I'égard de I'Eglise et de 'humanité en
général. Ils révelent sa volonté dans les affaires spirituelles et temporelles,
bien que toutes choses soient spirituelles pour le Seigneur (voir D&A 29:34). Ils
enseignent la doctrine, dirigent les colleges de prétrise, guident les auxiliaires,
supervisent la construction des lieux de réunion et des temples, et font toutes les
autres choses qui sont nécessaires afin que « I'Evangile roule jusqu’aux extrémités
de la terre, comme la pierre, détachée de la montagne sans le secours d’aucune
main, roule jusqu’a remplir toute la terre » (D&A 65:2).

John A. Widtsoe (1872-1952) a enseigné :

« Avec l'aide du Seigneur, un révélateur fait connaitre quelque chose qui était
auparavant inconnu. Cela peut étre une vérité nouvelle ou oubliée, ou une
application nouvelle ou oubliée d'une vérité connue, pour le besoin des hommes »
(Evidences and Reconciliations, p. 258).

1.7
Les prophétes nous aident a édifier notre foi en Jésus-Christ

Notre foi en Jésus-Christ est affermie lorsque nous écoutons et respectons les
paroles des prophetes vivants (voir Romains 10:17). Joseph Smith, le prophete,
(1805-1844) a enseigné : « La foi vient en entendant la parole de Dieu, par
I'intermédiaire du témoignage des serviteurs de Dieu ; ce témoignage est
toujours accompagné de I'Esprit de prophétie et de révélation [voir Apocalypse
19:10] » (dans History of the Church, 3:379). Les prophetes déclarent la parole de
Dieu par I'esprit de prophétie afin que les personnes qui entendent puissent exercer
leur foi en Jésus-Christ.

Parce qu’il aime ses enfants, et « connaissant la calamité qui s’abattra sur les
habitants de la terre » (D&A 1:17), notre Pere céleste a prévu une solution : il a
rétabli la plénitude de 'Evangile de Jésus-Christ par I'intermédiaire de Joseph
Smith, le prophete. Ce faisant, le Seigneur a préparé la voie « afin que la foi
grandisse sur la terre » (D&A 1:21). Il a promis : « Méme si les cieux et la terre
passent, ma parole ne passera pas, mais s’accomplira entierement, que ce soit par
ma voix ou par la voix de mes serviteurs, c’est la méme chose » (D&A 1:38).
Lorsque nous entendons la parole du Seigneur grace aux enseignements des
propheétes et lorsque nous sommes témoins de son accomplissement, notre foi



CHAPITRE 1

grandit. Cette foi procure la paix, I'espérance et la joie, méme dans un monde
tourmenté par le doute, la méchanceté et les calamités.

1.8
Les prophétes enseignent pour notre profit

Aux personnes tentées de résister aux recommandations et aux mises en garde des
prophétes, Gordon B. Hinckley (1910-2008) a donné cette assurance :

« Je vous prie de croire que nos exhortations ne sont motivées par aucun désir
égoiste. Je vous prie de croire que nos avertissements ne sont pas sans fondement
ni motif. Je vous prie de croire que, quand nous décidons de nous exprimer sur
divers sujets, ce n’est pas sans avoir préalablement délibéré, discuté et prié. Je vous
prie de croire que notre seule ambition est d’aider chacun d’entre vous a résoudre
ses problemes et ses difficultés, et de l’aider, lui et sa famille, a mieux vivre. [...]

Il ny a rien d’égoiste de notre part dans tout cela ; notre seul désir est de voir nos
freres et sceurs heureux, que la paix et I’amour regnent chez eux, qu’ils soient bénis
par la puissance du Tres-Haut dans tout ce qu’ils entreprennent de juste »

(« LEglise est sur la bonne route », I'Etoile, janvier 1993, p. 72-73).

1.9
La connaissance et la mise en pratique des enseignements des prophétes
vivants apportent une sécurité

Les dangers temporels et spirituels
auxquels le monde est confronté
aujourd’hui prouvent combien nous
avons besoin des conseils des
propheétes. James E. Faust (1920-2007)
de la Premiere Présidence a décrit la
maniére dont nous pouvons nous
préserver de ces dangers :

« Il nous a été promis que le président
de I'Fglise, en tant que révélateur pour
I'Eglise, recevra I'inspiration pour nous
tous. Notre sécurité réside dans le
fait d’écouter ce qu’il dit et de suivre
ses conseils » (« La révélation
continue », L'Etoile, aotit 1996, p. 6).

Quentin L. Cook, du College des
douze apbtres, a donné un exemple de
la maniere dont un enseignement de A l'intérieur du centre de conférences
prophéte a protégé des membres fideles pendant une conférence générale de I'Eglise
de I'Eglise :

« Les prophetes sont inspirés de nous fixer des priorités prophétiques afin de
nous protéger des dangers. Par exemple, Heber J. Grant, qui a été prophete de
1918 a 1945, a été inspiré de souligner le respect de la Parole de Sagesse [voir
Enseignements des présidents de I'Eglise : Heber ]. Grant, 2002, p. 198-207], principe
accompagné d'une promesse et révélé par le Seigneur au prophete Joseph [voir



CHAPITRE 1

10

D&A 89]. 11 a souligné I'importance de ne pas fumer ni de boire des boissons
alcoolisées et a demandé aux évéques de rappeler ces principes lors des entretiens
pour la recommandation a I'usage du temple.

« A cette époque, le fait de fumer était socialement accepté comme approprié, voire
chic. Le monde médical acceptait le tabac sans beaucoup s'inquiéter car il allait
encore falloir de longues années pour que des études scientifiques associent la
cigarette a plusieurs sortes de cancers. Le président Grant a donné ce conseil avec
beaucoup de vigueur et cela nous a fait connaitre comme des gens qui
s’abstenaient de boire de I'alcool et de fumer. [...]

« L'obéissance a la Parole de Sagesse a permis a nos membres, surtout a nos jeunes,
de se protéger contre la drogue et les problemes de santé et les dangers moraux qui
en résultent » (« Ecoutez les paroles des prophétes », Le Liahona, mai 2008, p. 48).

M. Russell Ballard, du College des douze apotres, a averti que puisque la sécurité
s’obtient en respectant les paroles du prophete vivant, nous devons nous prémunir
contre les obstacles qui ont empéché certaines personnes de les écouter :

« Ce n’est pas rien, mes freres et sceurs, d’avoir un prophete de Dieu parmi
nous. [...] Lorsque nous entendons les conseils du Seigneur de la bouche du
président de 1'Eglise, notre réaction devrait étre immédiate et positive. Ihistoire
nous enseigne que nous pouvons connaitre la sécurité, la paix, la prospérité et le
bonheur si nous suivons les conseils prophétiques comme Néphi autrefois qui a
dit : “J'irai et je ferai la chose que le Seigneur a commandée’ (1 Néphi 3:7).

« Nous connaissons l'expérience de Naaman qui a été frappé par la lepre et qui a
fini par s’adresser au prophete Elisée qui lui a donné ces instructions : Va, et
lave-toi sept fois dans le Jourdain ; ta chair redeviendra saine, et tu seras pur’

(2 Rois 5:10).

« Tout d’abord, Naaman n’a pas voulu suivre les conseils d’Elisée. Il ne pouvait
comprendre ce qu’on lui avait demandé de faire, a savoir, se laver sept fois dans le
Jourdain. En d’autres termes, son orgueil et son entétement I'empéchaient de
recevoir la bénédiction du Seigneur par l'intermédiaire de son prophete.
Heureusement, il a fini par descendre et se laver sept fois dans le Jourdain, ‘selon la
parole de 'homme de Dieu ; et sa chair redevint comme la chair d’un jeune enfant,
et il fut pur’ (2 Rois 5:14).

« Naaman a di se sentir humble quand il s’est rendu compte qu‘il avait failli laisser
son orgueil et son refus d’écouter les conseils du prophete 'empécher de recevoir la
grande bénédiction de sa purification. De la méme fagon, cela donne a réfléchir de
constater que nombre d’entre nous risquent de manquer de grandes bénédictions
promises simplement parce qu’ils n’écoutent ni ne font les choses relativement
simples que notre prophete nous demande aujourd’hui. [...]

« Aujourd’hui, je vous fais une promesse. Elle est simple mais vraie. Si vous
écoutez le propheéte vivant et les apotres et suivez leurs recommandations,
vous ne vous égarerez pas » (« Vous recevrez sa parole », Le Liahona, juillet 2001,
p-80;).



CHAPITRE 1

Dieter F. Uchtdorf, de la Premiere Présidence, nous a rappelé que nous sommes
bénis lorsque nous agissons conformément aux réponses inspirées que le prophete
nous donne :

« Nous avons un prophéte vivant sur la terre. [...] Il connait nos difficultés et nos
craintes. Il a des réponses inspirées. [...]

« Les prophétes nous parlent au nom du Seigneur et avec clarté. Le Livre de
Mormon nous le confirme : ‘Car le Seigneur Dieu donne la lumiere a I'intelligence ;
car il parle aux hommes selon leur langage, pour qu’ils comprennent’ (2 Néphi
31:3).

« Nous avons la responsabilité non seulement d’écouter la parole du Seigneur
mais aussi de la mettre en application, afin d’avoir droit aux bénédictions des
ordonnances et des alliances de 'Evangile rétabli. Il a dit : ‘Moi, le Seigneur, je suis
lié lorsque vous faites ce que je dis ; mais lorsque vous ne faites pas ce que je dis,
vous n'avez pas de promesse’ (D&A 82:10).

« Il peut y avoir des moments ol nous nous sentons submergés, blessés, au bord
du découragement, malgré tous nos efforts pour étre des membres parfaits de
I'Eglise. Soyez assurés qu’il y a un baume en Galaad. Ecoutons les prophétes de
notre époque qui nous aident a nous concentrer sur les choses qui sont essentielles
dans le plan du Créateur pour la destinée éternelle de ses enfants » (« Les paroles
des prophétes sont une bénédiction pour 'Eglise dans le monde entier », Le
Liahona, novembre 2002, p. 12).

1.10
L'un de nos plus grands besoins est de préter attention aux propheétes

Harold B. Lee (1899-1973) a expliqué combien il est important d’écouter les
conseils du propheéte, méme lorsque nous pouvons avoir un avis différent :

« Notre seule sécurité, a nous, membres de I’Eglise, c’est de faire exactement ce que
le Seigneur a dit a I'Eglise lors de son organisation. Nous devons apprendre &
écouter les paroles et les commandements que le Seigneur donne par
l'intermédiaire de son prophete a mesure qu'il les regoit, marchant en toute sainteté
devant lui, en toute patience et avec une foi absolue, comme si elle sortait de la
bouche méme du Seigneur (voir D&A 21:4-5.) Certaines choses demandent de la
foi et de la patience. Peut-étre n’aimerez-vous pas ce qui vient de 'autorité de
I'Eglise. Peut-étre cela sera-t-il en contradiction avec vos opinions politiques et vos
idées sociales. Peut-étre cela vous génera-t-il dans certaines de vos activités en
société. Mais si vous écoutez ces choses comme si elles sortaient de la bouche du
Seigneur lui-méme, avec patience et avec foi, vous avez la promesse que ‘les portes
de I'enfer ne prévaudront pas contre vous, oui, et [que] le Seigneur Dieu dispersera
les pouvoirs des ténebres devant vous et ébranlera les cieux pour votre bien et pour
la gloire de son nom.” (D&A 21:6.) » (dans Conference Report, octobre 1970,

p. 152-153 ; ou Improvement Era, décembre 1970, p. 126 ; voir aussi Enseignements
des présidents de I'Eglise : Harold B. Lee, p. 84-85).

Robert D. Hales, du Collége des douze ap6tres, nous a assuré que nous serons
préservés de « souffrances inutiles » si nous suivons les conseils des prophetes :



CHAPITRE 1

12

« Sinous suivons les recommandations des prophetes, nous pouvons vivre dans la
condition mortelle sans nous attirer des souffrances inutiles et la destruction. Cela
ne signifie pas que nous n’aurons pas de difficultés. Nous en aurons. Cela ne
signifie pas que nous ne serons pas mis a I'épreuve. Nous le serons, car cela fait
partie des raisons de notre présence sur terre. Mais si nous écoutons les
recommandations de notre prophete, nous deviendrons plus forts et nous serons
capables de résister aux épreuves de la condition mortelle. Nous aurons de la joie et
de l'espérance. Toutes les recommandations des prophetes de toutes les
générations ont été données pour nous fortifier et pour que nous puissions ensuite
élever et fortifier les autres » (« Ecoutez la voix du prophete et obéissez », L'Etoile,
juillet 1995, p. 19 ; voir aussi Mosiah 2:41 ; D&A 59:23).

Points sur lesquels méditer

D’apreés les commentaires de ce chapitre, pourquoi avons-nous besoin des enseignements des prophétes vivants en plus des écrits
des prophétes contenus dans les Ecritures ?

En quoi votre vie serait-elle différente si vous n'aviez pas les enseignements des prophétes vivants ?

Parmi les obstacles qui empéchent les gens de suivre le prophéte, M. Russell Ballard a mentionné I'orgueil. Nommez-en d'autres.
Que pouvons-nous faire pour surmonter ces obstacles ou nous en prémunir ?

Idées de taches

Rédigez trois petits paragraphes expliquant en vos propres mots les termes prophéte, voyant et révélateur. Quelles sont les
différences entre ces titres ? Pourquoi ces différences sont-elles importantes ?

Ecrivez vos sentiments & I'égard de la véracité de |'affirmation suivante : Les membres de I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des
Derniers Jours ne peuvent pas accepter le Seigneur tout en rejetant son prophéte.



CHAPITRE 2
Le prophete vivant : Le
président de I'Eglise

Introduction

Le président de I'Eglise préside tous les colléges de prétrise et
I'ensemble des membres de I'Eglise. James E. Faust
(1920-2007), de la Premiére Présidence, a expliqué : «ll est le
doyen des Apdtres sur la terre. Il a été ordonné et mis a part
comme étant le prophéte, voyant et révélateur pour le
monde. Il a été soutenu comme président de I'Eglise. Il est le
grand prétre présidant toute la prétrise de la terre. Lui seul
détient et exerce toutes les clés du Royaume sous la direction
du Seigneur Jésus-Christ, qui est le chef et la pierre angulaire
principale de I'Eglise » (« La révélation continue », L'Ftoile,
ao(t 1996, p. 4).

Mark E. Petersen (1900-1984), du Collége des douze

« Les personnes qui ne sont pas membres de cette Eglise
peuvent ne pas ressentir la grande valeur de son ministére.
Méme certains saints des derniers jours ne I'ont pas encore
découverte. Mais le président de I'Eglise est en fait un
prophéte suscité dans ces derniers jours pour donner des
conseils inspirés, non seulement aux saints des derniers jours,
mais également aux peuples de toute la terre » (« A People
of Sound Judgment », Ensign, juillet 1972, p. 40).

L'étude attentive de ce chapitre vous permettra d'éprouver

une plus grande reconnaissance pour le président de I'Eglise
et pour les clés de I'autorité de la prétrise qu'il détient, et de
comprendre comment les personnes qui choisissent de suivre

apétres, a témoigné que le prophéte vivant est le ses recommandations trouvent la sécurité.

porte-parole du Seigneur pour I'Eglise et pour le monde :

Commentaire

2.1
Le prophéte vivant détient toutes les clés de la prétrise

Boyd K. Packer (1924-2015), président du College des douze ap6tres, a raconté
une expérience ou Spencer W. Kimball (1895-1985) a déclaré que lui, en tant que
président de 'Eglise, détenait les clés de la prétrise :

« En 1976, apres une conférence a Copenhague, au Danemark, le président Kimball
nous a invités a visiter une petite église pour voir les statues du Christ et des douze
apotres par Bertel Thorvaldsen. Le Christus se trouve dans une niche, derriére
l'autel. Placées dans 'ordre, le long des c6tés de la chapelle se trouvent les statues
des Douze, avec Paul qui remplace Judas Iscariot.

« Le président Kimball a dit au gardien qu’au moment méme o1 Thorvaldsen créait
ces magnifiques statues au Danemark, un rétablissement de I'Evangile de
Jésus-Christ se produisait en Amérique, et que des apdtres et des prophetes
recevaient I'autorité de ceux qui la détenaient autrefois.

« Faisant s’approcher ceux qui 'entouraient, il dit au gardien : ‘Nous sommes les
apotres vivants du Seigneur Jésus-Christ,” puis, désignant frere Pinegar, il dit : “Voici
un soixante-dix, comme ceux dont on parle dans le Nouveau Testament.’

« Nous étions debout pres de la statue de Pierre, que le sculpteur avait représenté
tenant des clés a la main, symbolisant les clés du Royaume. Le président Kimball a
dit : ‘Nous détenons les véritables clés, comme Pierre, et nous les utilisons tous

les jours.”



CHAPITRE 2

14

« Puis il s’est produit quelque chose que je n’oublierai jamais. Le président Kimball,
ce gentil prophete, s’est tourné vers Johan H. Benthin, président du pieu de
Copenhague, et lui a dit d'une voix pleine d’autorité : ‘Je veux que vous disiez a
chaque prélat du Danemark qu'ils nont pas les clés | C'est moi qui détiens les clés I

«J'ai alors regu le témoignage, connu des saints des derniers jours, mais difficile a
décrire a quelqu'un qui ne I'a pas ressenti — une lumiere, une puissance, qui
traverse 'ame, et j’ai su que j’étais bien en présence du propheéte vivant qui détenait
les clés » (« Le bouclier de la foi », L'Etoile, juillet 1995, p. 8).

Le prophete a les pouvoirs, dons, et bénédictions qui lui permettent d’officier dans
tous les offices de I’Eglise (voir D&A 46:29 ; 107:91-92). Bruce R. McConkie
(1915-1985), du College des douze apdtres, a précisé les responsabilités du
président de 'Eglise, le prophéte vivant :

« Il est le chef du royaume de Dieu sur la terre, I'officier supréme de 1'Eglise, le
‘Président de la Haute Prétrise de I’Eglise. Ou, en d’autres termes, Grand Prétre
président de la Haute Prétrise de 1'Eglise’. (D&A 107:65-66.) Son devoir est de
‘présider I'Eglise entiere’ (D&A 107:91.)

« Il n’y a jamais qu'un homme a la fois sur terre qui détient et exerce les clés du
royaume dans leur plénitude. (D&A 132:7.) Par l’autorité dont il est investi,
toutes les ordonnances de I’Evangile sont accomplies, tout enseignement des
vérités du salut est autorisé, et, grace aux clés qu’il détient, le salut est
accessible aux hommes de son époque » (Mormon Doctrine 2e éd., 1966,

p. 591-592).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué comment les clés de la prétrise
ont subsisté depuis Joseph Smith
jusqu’au prophete vivant dans notre
dispensation :

« L'autorité que Joseph détenait, les clés
et pouvoirs qui étaient I'essence du
droit de diriger que Dieu lui avait donné
furent conférés aux douze apotres avec
Brigham Young a leur téte. Depuis lors,
chaque président de I'Eglise qui a
accédé a cet office tres élevé et sacré est
issu du Conseil des Douze. Chacun de
ces hommes a recu la bénédiction de
I'esprit et du pouvoir de révélation d’en
haut. La chaine qui va de Joseph Smith,
fils, jusqu’a Spencer W. Kimball [qui

était le prophete a I'époque] est Les mémes clés et pouvoirs de la prétrise que
continue. J’en rends solennellement Joseph Smith, le prophéte, détenait
témoignage aujourd’hui. Cette Eglise subsistent sur la terre aujourd’hui.

est construite sur la parole certaine de
la révélation, construite, comme Paul Ia écrit aux Ephésiens, ‘sur le fondement des
apotres et des prophetes, Jésus-Christ lui-méme étant la pierre angulaire.’



CHAPITRE 2

(Ephésiens 2:20.) » (« Le document Joseph Smith III et les clés du royaume »,
L'Etoile, octobre 1981, p. 37).

2.2
Le prophéte est le porte-parole du Seigneur

Harold B. Lee (1899-1973) a déclaré
que les saints ne seraient jamais égarés,
car le Seigneur a fixé un processus clair
pour transmettre ses instructions :

« Lorsqu’il doit se passer quelque
chose de différent de ce qu’il nous a
déja dit, le Seigneur en informe son
prophete et non un quelconque
Pierre ou Paul qui fait du stop a travers
le pays comme l'ont raconté certaines
personnes, ni quelqu'un qui, comme
une autre histoire le raconte, a perdu
conscience, est revenue a elle et a
donné une révélation. J'ai dit :
‘Croyez-vous que le Seigneur utiliserait
une voie détournée pour révéler des
choses a ses enfants alors qu‘il a son
prophete ici-bas ? C'est pour cette
raison qu’il a un prophete, et quand il
aura quelque chose a donner a cette
Fglise, c’est au président qu'il le donnera, et le président s’assurera que les
présidents de pieu et de mission le regoivent, ainsi que les Autorités générales ; et
ceux-ci s’assureront a leur tour que tout le monde est informé de tout
changement’ » (« The Place of the Living Prophet, Seer, and Revelator » [discours
adressé aux instructeurs de religion du Département d’Education de 1'Eglise, 8
juillet 1964], p. 11).

Joseph Smith, le prophéte, a recu des
révélations de Dieu.

Ezra Taft Benson (1899-1994) a enseigné que nous devrions accorder plus de
valeur aux paroles du prophete qu’a celles de n’importe quelle autre personne :

« De tous les mortels, c’est sur le capitaine, le prophete, voyant et révélateur et
président de 'Eglise de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours que nous devons
avoir les yeux le plus fermement fixés. Il est 'homme qui est le plus proche de la
source d’eau vive. Il y a pour nous des instructions célestes que nous ne pouvons
recevoir que par le prophete. Une bonne maniere de mesurer notre position devant
le Seigneur, c’est de voir ce que ’on pense des paroles inspirées de son
représentant terrestre, le prophéte président, et comment on les applique. On ne se
moque pas des paroles inspirées du président. Tous les hommes ont droit a
l'inspiration et divers hommes ont droit a la révélation pour leur tache particuliere.
Mais il n’y a qu'un homme qui est le porte-parole du Seigneur a I'Eglise et au
monde, c’est le président de 'Eglise. Les paroles de tous les autres hommes
devraient étre jugées en fonction de ses paroles inspirées » (« Jésus-Christ : dons et
espérances », ’Etoile, février 1977, p. 57).



CHAPITRE 2

16

2.3
Le Seigneur dirige I'Eglise par la révélation continue a son prophéte

Le Seigneur révele sa volonté a son prophete. Spencer W. Kimball (1895-1985) a
témoigné que les cieux sont toujours ouverts et que le Seigneur guide son Eglise de

jour en jour :

« Je rends témoignage au monde d’aujourd’hui qu’il y a plus d’un siecle et demi, le
déme de fer a éclaté, les cieux se sont de nouveau ouverts et depuis ce temps-1a, les
révélations sont continues. [...]

« Depuis ce jour important de 1820, d’autres Ecritures ont continué a venir, y
compris les révélations nombreuses et capitales coulant en un flot ininterrompu de
Dieu a ses prophetes sur la terre. [...]

«[...] Nous témoignons au monde que la révélation continue et que les archives
de I'Fglise contiennent ces révélations qui viennent de mois en mois et de
jour en jour. Nous témoignons aussi que depuis 1830, lorsque 1'Eglise de
Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours fut organisée, il y a et continuera a y
avoir un prophete reconnu de Dieu et de son peuple, qui continuera a interpréter la
volonté du Seigneur.

« Un avertissement maintenant : ne commettons pas l’erreur des anciens. De
nombreux sectaires modernes croient aux Abraham, aux Moise, aux Paul et refusent
de croire aux prophetes d’aujourd’hui. Les anciens pouvaient, eux aussi, accepter
les prophetes de leur passé, mais dénongaient et maudissaient ceux qui étaient
leurs contemporains.

« De nos jours comme au temps passé, beaucoup de gens s’attendent a ce que, s'il
y a une révélation, elle s’Taccompagne de manifestations spectaculaires et
terrifiantes. Beaucoup ont du mal a accepter comme révélation les nombreuses
révélations de 'époque de Moise, de 'époque de Joseph et de cette année, ces
révélations qui sont données aux prophétes sous la forme d’impressions profondes
et inattaquables qui s'installent dans l’esprit et le coeur du prophete comme la rosée
du ciel ou comme l"aube dissipe les ténebres de la nuit.

« Quand on s’attend au spectaculaire, on risque de ne pas étre pleinement attentif
au flot constant de la communication révélée. Je le dis, dans I’humilité la plus
profonde, mais aussi par le pouvoir et la force d’'un témoignage ardent dans mon
ame, que depuis le prophete du Rétablissement jusqu’au propheéte de notre propre
année, la ligne de communication est ininterrompue, 1’autorité continue et la
lumiere brillante et pénétrante continue a briller. Le son de la voix du Seigneur est
une mélodie continue et un appel tonnant. Depuis pres d'un siecle et demi, il n'y a
pas d’interruption » (« La révélation : parole du Seigneur a ses prophétes », L'Etoile,
octobre 1977, p. 89-90).

2.4

La parole du Seigneur au prophéte vivant arrive a point nommé et est d'une
importance capitale pour nous maintenant

Le monde change continuellement. Des problemes nouveaux et différents, et de

nombreuses variantes d’anciens problémes continuent de nous mettre au défi.
Notre Pere céleste sage et aimant sait tout ce qui doit arriver, et il révele des



CHAPITRE 2

réponses et des solutions par l'intermédiaire de son prophéte selon les besoins.
Outre l'interprétation et la confirmation d’Ecritures existantes, un prophéte joue le
role d’agent par I'intermédiaire duquel le Seigneur peut donner, le cas échéant, de
nouvelles Ecritures. Lorsque le prophéte vivant parle sous la direction du
Saint-Esprit, ses paroles I’emportent sur toute autre déclaration précédente
sur le méme sujet. Ses conseils inspirés sont en accord avec les vérités éternelles
contenues dans les ouvrages canoniques et sont centrés sur les besoins et la
situation de son époque.

La doctrine est éternelle et ne change pas ; cependant, le Seigneur, par
l'intermédiaire de son prophete, peut modifier des pratiques et des programmes,
selon les besoins du peuple. Les exemples suivants illustrent ce principe :

1. Laloi de Moise a été donnée aux enfants d’Israél pour servir de « pédagogue
pour [les] conduire a Christ » (Galates 3:24 ; voir aussi la traduction de Joseph
Smith, Galates 3:24 [dans Galates 3:24, note de bas de page b dans la version
anglaise de la Bible SDJ]) mais a été accomplie lorsque la loi de I'Evangile a été
donnée par Jésus-Christ (voir Galates 3:23-25 ; Mosiah 13:27-35 ; 3 Néphi
9:15-20).

2. Lorsque Jésus était sur la terre, I'Evangile n’était généralement enseigné qu’a la
maison d'Israél (voir Matthieu 10:5-6 ; 15:24 ; Marc 7:25-27). Apres sa
résurrection, le Sauveur a commandé aux apotres d’apporter 'Evangile a tout le
monde (voir Marc 16:15 ; Actes 10).

3. Al'époque de Moise, la Prétrise de Melchisédek a été retirée de I’ensemble du
peuple d'Israél et la Prétrise d’Aaron a été conférée uniquement aux Lévites
(voir D&A 84:24-26 ; voir aussi Nombres 8:10-22 ; Hébreux 7:5). Du temps du
Christ et de ses apotres, la Prétrise de Melchisédek était de nouveau accessible
et la Prétrise d’Aaron était conférée a des hommes qui n’étaient pas lévites (voir
Luc 6:13-16 ; Philippiens 1:1 ; Hébreux 7:11-12). Aujourd’hui, « tous les
hommes fideles et dignes de I'Eglise peuvent recevoir la Sainte Prétrise, avec le
pouvoir d’exercer son autorité divine » (Déclaration officielle n° 2).

John Taylor (1808-1887) a fait allusion
a des prophetes de ’Ancien Testament
pour illustrer le fait que de nouvelles
révélations sont nécessaires aux
nouvelles générations :

« Nous avons besoin d"un arbre vivant,
d’une source vive, d'une intelligence
vive provenant de la prétrise vivante du
ciel, par I'intermédiaire de la prétrise
vivante ici-bas. [...] De I'époque ou
Adam communiquait avec Dieu, a
I"époque oti Jean recevait ses révélations
sur I'1le de Patmos, ou au moment ou
les cieux se sont ouverts devant Joseph Smith, nous avons toujours eu besoin de
nouvelles révélations, adaptées a la situation particuliere dans laquelle se trouvaient

Comme du temps de Noé, les prophétes
d’aujourd’hui sont une voix d’avertissement.

I'Eglise ou des personnes.




CHAPITRE 2

18

« La révélation donnée a Adam n’ordonnait pas a Noé de construire son arche ; la
révélation donnée a Noé ne disait pas a Lot de quitter Sodome, et ces deux
révélations ne parlaient pas du départ des enfants d’Israél d’Egypte. Ces personnes
ont toutes recu des révélations pour elles-mémes et c’est aussi le cas pour Esate,
Jérémie, Ezéchiel, Jésus, Pierre, Paul, Jean et Joseph. Ce doit étre la méme chose
pour nous » (Enseignements des présidents de I'Eglise : John Taylor, 2001, p. 158).

Wilford Woodruff (1807-1898) a parlé d'une réunion a laquelle ont assisté Joseph
Smith et Brigham Young :

« Frere Joseph s’est tourné vers frére Brigham Young et a dit : “Frére Brigham, je
veux que vous alliez a la chaire pour nous dire ce que vous pensez des oracles
vivants et de la parole de Dieu mise par écrit.” Frere Brigham est allé a la chaire, a
posé la Bible, le Livre de Mormon et les Doctrine et Alliances sur le pupitre devant
lui et a dit : “Ceci est la parole écrite de Dieu pour nous, concernant son ceuvre
depuis le commencement du monde, presque jusqu’a nos jours.” ‘Et maintenant,”
dit-il, ‘comparés aux oracles vivants [les prophétes vivants], ces livres ne sont rien
pour moi ; ces livres ne nous transmettent pas directement la parole de Dieu
comme les paroles d'un prophéte ou d'un homme qui détient la Sainte Prétrise a
notre époque et dans notre génération. Je préfere les oracles vivants a tout ce
qui est écrit dans les livres.” Telle était sa facon de voir. Quand il a eu terminé,
frere Joseph a dit a I'assemblée : ‘Frere Brigham vous a dit la parole du Seigneur et
il vous a dit la vérité’ » (dans Conference Report, octobre 1897, p. 22-23).

Boyd K. Packer (1924-2015), président du College des douze apoétres, a enseigné
que les principes et la doctrine de I'Evangile demeurent constants, méme si les
pratiques de 1'Eglise doivent étre adaptées de temps & autre : « Les modalités, les
programmes, les régles administratives et méme certaines questions d’organisation
peuvent changer. Nous sommes libres et méme forcés de les modifier de temps en
temps. Mais les principes, la doctrine, ne changent jamais » (« Des principes »,
L'Etoile, octobre 1985, p- 53).



CHAPITRE 2

25
Le Seigneur ne permettra jamais au prophéte vivant d'égarer I'Eglise

™
™
-
|
- I

h
<
'*QQQ’«' T

e
- .
b
S

i,

y ¢

-

Wilford Woodruff (1807-1898) a déclaré que nous pouvons avoir entierement
confiance en la direction dans laquelle le prophéte dirige I'Eglise :

« Le Seigneur ne me permettra jamais, ni a aucun autre homme qui détient le
poste de président de I’Eglise, de vous égarer. Ce n’est pas dans le programme.
Ce n’est pas dans la volonté de Dieu. Si je m’aventurais a faire une telle chose, le
Seigneur m’6terait de ma place, et il fera de méme pour tout autre homme qui
tente d’égarer les enfants des hommes des oracles de Dieu et de leur devoir »
(Déclaration officielle n° 1, « Extraits de trois discours du président Wilford
Woodruff concernant le Manifeste »).

Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné ce méme principe :

« Gardez le regard fixé sur la personne que Dieu a appelée, et je vous dis, sachant
que je me tiens a ce poste, que vous n’avez pas a craindre que le président de
I'Eglise égare le peuple, parce que le Seigneur I’6terait de sa place et ne le
permettrait jamais » (The Teachings of Harold B. Lee, éd. Clyde J. Williams, 1996,

p. 533).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a assuré la méme chose aux membres de
I'Eglise :

« L'Eglise est vraie. Ceux qui la dirigent n’ont qu'un seul désir et ’est de faire la
volonté du Seigneur. Ils cherchent sa direction en toutes choses. Il n’y a pas de
décision importante affectant I'Eglise qui soit prise sans que 'on prie & ce propos,
en allant a la source de toute sagesse pour obtenir des conseils. Suivez les



CHAPITRE 2

20

dirigeants de ’Eglise. Dieu ne permettra pas que 'on égare son ceuvre » (« Ne
vous y trompez pas », L'Ftoile, avril 1984, p. 91).

2.6
Certaines personnes croient aux prophétes d'autrefois mais rejettent les
prophétes vivants

Beaucoup de personnes réverent les prophetes d’autrefois mais refusent d’accepter
le prophete que le Seigneur a envoyé pour les guider a leur époque (voir Hélaman
13:24-26). Harold B. Lee (1899-1973) a raconté une expérience qui illustre cette
tendance :

« Un de mes amis est banquier a New York. Il y a des années de cela, quand je 'ai
rencontré alors que j'étais en compagnie de frere Jacobson, qui présidait alors la
mission des Ftats de 'Est, nous avons eu une discussion trés intéressante. Le
président Jacobson lui avait remis un exemplaire du Livre de Mormon qu’il avait lu,
et il parlait en termes tres élogieux de ce qu'il appelait la philosophie fantastique du
livre. Vers la fin de notre heure de réunion d’affaires, il nous a proposé de nous
reconduire a la maison de la mission dans sa limousine, ce que nous avons accepté.
Sur la route, alors qu'il parlait du Livre de Mormon et de son respect pour ses
enseignements, j’ai dit : ‘Eh bien, pourquoi n’agiriez-vous pas en conséquence ? Si
vous acceptez le Livre de Mormon, qu’est-ce qui vous retient ? Pourquoi ne pas
devenir membre de 1'Eglise ? Pourquoi ne pas reconnaitre Joseph Smith en tant que
prophete ?” Il a répondu de maniere tres réfléchie : ‘Je pense que c’est parce que
Joseph Smith est trop proche de moi. S'il avait vécu deux mille ans plus tot, je
pense que j’aurais cru. Mais parce qu'il est si proche je suppose que c’est la raison
pour laquelle je ne peux pas 'accepter en tant que prophete.”

« Voila quelqu’un qui disait : ‘Je crois aux propheétes décédés qui ont vécu il y a plus
de mille ans, mais j’ai beaucoup de difficultés a croire en un prophete vivant.” On
adopte également cette attitude a 'égard de Dieu. Dire que les cieux sont scellés et
qu’il n’y a plus de révélation aujourd’hui revient a dire que nous ne croyons pas en
un Christ vivant ou en un Dieu vivant aujourd’hui. Nous croyons qu’ils sont morts
et enterrés depuis longtemps. Donc, I'expression ‘prophete vivant” a une grande
valeur » (« The Place of the Living Prophet, Seer, and Revelator », [discours adressé
aux instructeurs de religion du Département d’Education de I'Eglise, 8 juillet

1964], p. 2).

Affirmer croire aux prophétes d’autrefois tout en rejetant le prophéte vivant est un
probléme tres ancien. Certains Pharisiens, a son époque, rejetaient Jésus-Christ
mais acceptaient Moise, le prophete qui avait conduit Israél plus de mille ans
auparavant. Ils injurierent un homme que Jésus avait guéri, disant :

« Cest toi qui es son disciple ; nous, nous sommes disciples de Moise.

« Nous savons que Dieu a parlé a Moise ; mais celui-ci, nous ne savons d’ot il est »
(Jean 9:28-29 ; voir aussi Matthieu 23:29-30, 34 ; Hélaman 13:24-29).



CHAPITRE 2

Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné
que croire en la révélation doit inclure le
fait de croire aux enseignements du
président actuel :

« Peu apres que David O. McKay a
annoncé a I'Eglise que les membres du
premier college des soixante-dix
devaient étre ordonnés grands prétres

afin d’élargir leur champ d’action et de

leur conférer I'autorité d’agir '
Des émeutiers encerclent la prison de

lorsqu’aucune autre Autorité générale
Carthage

ne pouvait étre présente, j’ai rencontré
un soixante-dix qui [...] était trés
perturbé. Il m’a dit : « Le prophete Joseph n’a t-il pas dit qu'il était contraire a
'ordre des cieux de nommer des grands prétres comme présidents du premier
college des soixante-dix ? Et j’ai répondu : ‘Eh bien, selon ma compréhension, c’est
le cas, mais ne vous est-il jamais venu a l'esprit que ce qui était contraire a I'ordre
des cieux en 1840 pourrait ne plus I’étre en 1960 ?’ Il ne l'avait pas envisagé. Lui
aussi suivait un prophete décédé et oubliait qu'il y avait un prophete vivant
aujourd’hui. D’ot1 I'importance d’insister sur ce mot de vivant.

«Il'y a des années, alors que j’étais un jeune missionnaire, je me suis rendu a
Nauvoo et a Carthage avec mon président de mission, et nous avons eu une
réunion missionnaire dans la cellule de la prison ot Joseph et Hyrum ont été
assassinés. Le président de mission a raconté les événements qui ont précédé le
martyre, puis il a terminé par cette déclaration trés importante : ‘Lorsque Joseph
Smith, le prophete, a été assassiné, de nombreux saints sont morts spirituellement
avec lui.” La méme chose s’est passée a la mort de Brigham Young ainsi qu’a la
mort de John Taylor. [...] Certains membres de I'Eglise sont morts spirituellement
apres le déces de Wilford Woodruff, de Lorenzo Snow, de Joseph F. Smith, de
Heber J. Grant, de George Albert Smith. Il y en a aujourd’hui qui sont préts a
croire quelqu’un qui est mort et enterré et a penser que ses paroles ont plus
d’autorité que les paroles d’une autorité vivante aujourd’hui » (Stand Ye in Holy
Places, 1974, p. 152-153).

Points sur lesquels méditer

e Pourquoi est-il important de comprendre que toutes les clés de la prétrise sont détenues et administrées ici-bas par une seule
personne a la fois ?

¢ Quels avantages tirons-nous des paroles d’un prophéte vivant quand nous disposons déja de celles des prophétes d'autrefois ?

* Le Seigneur a promis qu'il ne laisserait jamais son prophéte égarer |'Eglise. Comment cette vérité influence-t-elle votre perception
des enseignements des prophétes que vous entendez, lisez, et suivez ?
Idées de taches

e Préparez une courte lecon de soirée familiale en reprenant (1) ce que vous avez retiré de ce chapitre, (2) les Ecritures mentionnées
dans ce chapitre, et (3) la déclaration suivante de Gordon B. Hinckley : « Soit nous avons un prophéte, soit nous n'avons rien ; et
ayant un prophéte, nous avons tout » (« Seigneur, merci pour le prophéte, L’Etoile, octobre 1992, p. 4).

21



22

* Aprés avoir lu les Ecritures suivantes, expliquez & un ami ou & un membre de votre famille les points communs entre le prophéte
vivant et Moise : Doctrine et Alliances 28:2 ; 107:91-92 ; Moise 1:3, 6.

Matériel complémentaire

Quatorze points essentiels pour suivre le prophéte
Ezra Taft Benson, 1980 Devotional Speeches of the Year, 1981, p. 26-30.

W Mes fréres et sceurs bien-aimés, je suis trés honoré de me trouver aujourd’hui parmi vous. Vous, les étudiants, vous
faites partie d'une jeune génération de choix, une génération qui pourrait bien voir le retour du Seigneur.

Non seulement |'Eglise grandit numériquement aujourd’hui, mais elle grandit aussi en fidélité ; et, ce qui est encore
plus important, notre jeune génération, en tant que groupe, est méme plus fidéle que la précédente. Dieu vous a
réservés pour la onzieme heure, ce jour grand et redoutable du Seigneur. Non seulement vous aurez la responsabilité
de faire triompher le royaume, mais encore vous aurez celle de sauver votre ame, de vous efforcer de sauver celle des
membres de votre famille et de respecter les principes de la Constitution inspirée des Etats-Unis.

Pour vous aider a triompher des épreuves cruciales qui vous attendent, je vais vous présenter aujourd’hui plusieurs aspects d'une clé
trés importante qui, si vous I'honorez, vous couronnera de la gloire de Dieu et vous rendra victorieux malgré la furie de Satan.

Bient6t nous allons honorer notre prophéte [Spencer W. Kimball] pour son 85e anniversaire. Dans |'Eglise, nous chantons le cantique :
« Seigneur, merci pour le prophéte ». Et voici cette clé importante : suivre le prophéte. Et voici quatorze points essentiels pour suivre
le prophéte, le président de I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours.

Premiérement : Le prophéte est le seul homme qui parle en toutes choses au nom du Seigneur.

Au verset 7 de la section 132 des Doctrine et Alliances, le Seigneur parle du prophéte, du président, et dit : « Il n'y en a jamais qu‘un
a la fois sur terre a qui ce pouvoir et les clefs de cette prétrise sont conférés. »

Le Seigneur déclare ensuite aux versets 4 a 6 de la section 21 :

« C'est pourquoi, et je parle aux membres de I'Eglise, vous préterez I'oreille & toutes ses paroles et & tous les commandements qu'il
vous donnera a mesure qu'il les recoit, marchant en toute sainteté devant moi.

« Car vous recevrez sa parole, en toute patience et avec une foi absolue, comme si elle sortait de ma propre bouche.
« Car si vous faites ces choses, les portes de |'enfer de prévaudront pas contre vous. »

Avez-vous entendu ce que le Seigneur a dit au sujet des paroles du prophéte ? Nous devons « préter |'oreille a toutes ses paroles »,
comme si elles venaient de la « bouche » du Seigneur lui-méme.

Deuxiémement : Le prophéte vivant nous est plus vital que les ouvrages canoniques.

Le président Wilford Woodruff nous raconte un incident intéressant qui s'est passé a I'époque du prophéte Joseph Smith :

« Je vais faire état d'une certaine réunion a laquelle j'ai assisté, dans ma jeunesse, dans la ville de Kirtland. Lors de cette réunion, on
a fait certaines réflexions qui ont été faites ici aujourd'hui, concernant les oracles vivants et la parole de Dieu mise par écrit. On a
présenté le méme principe, bien que pas d'une facon aussi détaillée qu'ici, lorsqu’un des dirigeants de I'Eglise s'est levé pour parler a
ce sujet. Il a dit : 'Vous avez la parole de Dieu devant vous, ici, dans la Bible, le Livre de Mormon et les Doctrine et Alliances ; vous
avez la parole de Dieu par écrit et vous qui donnez des révélations, vous devez les donner d'aprés ces livres puisque ce qui est écrit
dans ces livres, c'est la parole de Dieu. Nous devons nous y limiter.’

« Lorsqu'il a eu terminé, frére Joseph s'est tourné vers frére Brigham Young et a dit : ‘Frére Brigham, je veux que vous alliez a la
chaire pour nous dire ce que vous pensez des oracles vivants et de la parole de Dieu mise par écrit.’ Frére Brigham est allé a la chaire,
a pris la Bible et Ia reposée ; il a pris le Livre de Mormon et |'a reposé et il a pris les Doctrine et Alliances et les a reposées devant lui
et a dit : 'Voici la parole de Dieu mise par écrit pour nous, concernant I'ceuvre de Dieu depuis le commencement du monde presque
jusqu’a nos jours. Et maintenant’, dit-il, ‘comparés aux oracles vivants, ces livres ne sont rien pour moi ; ces livres ne nous
transmettent pas directement la parole de Dieu comme les paroles d'un prophéte ou d'un homme qui détient la Sainte Prétrise a



notre époque et dans notre génération. Je préfére les oracles vivants a tout ce qui est écrit dans les livres." Telle était sa facon de voir.
Lorsqu'il a eu fini, frére Joseph a dit a I'assemblée : ‘Frére Brigham vous a dit la parole du Seigneur et il vous a dit la vérité. » [Dans
Conference Report, octobre 1897, p. 22-23]

Troisiémement : Le prophéte vivant a plus d’importance qu’un prophéte mort.

Les révélations de Dieu a Adam n'ont pas appris a Noé a construire I'arche. Noé a eu besoin d'une révélation personnelle. Le prophéte
le plus important pour vous et moi, c'est donc celui qui vit a notre époque et a qui le Seigneur révele actuellement sa volonté en ce
qui nous concerne. La lecture la plus importante que nous puissions donc faire, c'est celle des paroles du prophéte qui paraissent
chaque mois dans les magazines de I'Eglise. Tous les six mois, nous trouvons des instructions dans les discours de conférence
générale publiés dans le magazine Le Liahona.

Je suis tellement reconnaissant que les discours de la derniére conférence soient étudiés dans le cadre de I'un de vos cours de
religion, celui qui est intitulé « Enseignements des prophétes vivants », numéro 333. Permettez-moi de vous recommander de suivre
ce cours et d'obtenir un exemplaire du manuel, que vous suiviez ce cours ou pas.

Méfiez-vous de ceux qui voudraient opposer les prophétes décédés aux prophétes vivants, car les prophétes vivants ont toujours la
préséance.

Quatriémement : Le prophéte n’égarera jamais I'Eglise.

Le président Woodruff a déclaré : « Je dis a Israél que le Seigneur ne me permettra jamais, ni a aucun autre homme qui détient le
poste de président de I'Eglise, de vous égarer. Ce n'est pas dans le programme. Ce n'est pas dans la volonté de Dieu. » (The
Discourses of Wilford Woodruff, choisis par G. Homer Durham [Salt Lake City : Bookcraft, 1946], p. 212-213.)

Marion G. Romney raconte I'incident suivant qui lui est arrivé :

« Il'y a des années, alors que j'étais évéque, j'ai demandé, je m'en souviens, au président [Heber J.] Grant de parler a notre paroisse.
Aprés la réunion, je |ai reconduit chez lui. [...] Se tenant prés de moi, il m'a pris par les épaules et m‘a dit : ‘Mon garcon, gardez
toujours les yeux fixés sur le président de I'Eglise, et s'il vous dit de faire quelque chose, et que ce soit mauvais et que vous le fassiez,
le Seigneur vous bénira pour cela.” Une étincelle dans les yeux, il m'a dit ensuite : ‘Mais ne vous faites pas de souci. Le Seigneur ne
laissera jamais son porte-parole égarer son peuple.’ [Dans Conference Report, octobre 1960, p. 78]

Cinquiémement : On ne demande pas au prophéte d’avoir une quelconque formation ou des diplémes ici-bas pour
prendre la parole sur un sujet quelconque ou pour agir dans un domaine quel qu'il soit, n‘importe quand.

Certains pensent parfois que leurs connaissances terrestres d'un sujet donné sont supérieures aux connaissances célestes que Dieu
accorde a son prophéte sur ce méme sujet. lls pensent que le prophéte doit avoir les mémes diplomes ou la méme formation
terrestres qu'eux avant d'accepter ce que le prophéte a a dire et qui entre en contradiction avec leurs études terrestres. Quelles
études terrestres Joseph Smith avait-il faites ? Et pourtant il a fait des révélations sur toutes sortes de sujets. Jusqu'a présent, nous
n‘avons pas encore eu de prophéte qui ait eu un doctorat dans un domaine quelconque. Nous encourageons la connaissance terrestre
dans de nombreux domaines, mais n'oubliez pas que s'il s"éléve un conflit entre la connaissance terrestre et les paroles du prophéte,
vous serez du coté du prophéte, vous en serez bénis et le temps vous donnera raison.

Sixiemement : Le prophéte n’a pas besoin de dire : « Ainsi dit le Seigneur » pour nous donner des Ecritures.

Certains coupent parfois les cheveux en quatre sur des mots. lls pourraient dire que le prophéte nous a donné des conseils que nous
ne sommes pas obligés de suivre s'il ne nous dit pas que c'est un commandement. Mais voici ce que le Seigneur dit du prophéte
Joseph : « Vous préterez |'oreille a toutes ses paroles et a tous les commandements qu'il vous donnera » (D&A 21:4 ; italiques
ajoutés).

Et le Seigneur déclare dans D&A 108:1 au sujet des conseils du prophéte : « En vérité, ainsi te dit le Seigneur, a toi, mon serviteur
Lyman : Tes péchés te sont pardonnés, parce que tu as obéi a ma voix en venant ici ce matin recevoir des instructions de celui que j'ai
désigné » (italiques ajoutés).

Brigham Young a dit : « Je n'ai encore jamais fait et envoyé de sermon aux enfants des hommes auquel ils ne pourraient pas donner
le nom d'Ecriture (Journal of Discourses, 26 vols. [Londres : Latter-day Saints' Book Depot], 13:95).

Septiémement : Le prophéte nous dit ce que nous avons besoin de savoir et pas toujours ce que nous voulons savoir.

23



24

« Tu nous as déclaré des choses dures, plus que nous n'en pouvons supporter », se plaignirent les fréres de Néphi. Mais Néphi leur
répondit ainsi : « Les coupables trouvent que la vérité est dure, car elle les blesse au plus profond d'eux-mémes » (1 Néphi 16:1, 3).
Comme le dit le proverbe : Il n'y a que la vérité qui blesse.

Harold B. Lee a dit :

« Vous n'aimerez peut-étre pas ce qui vient des Autorités de I'Eglise. Cela pourrait aller & I'encontre de vos opinions politiques. Cela
pourrait aller a I'encontre de vos opinions sociales. Peut-étre cela vous génera-t-il dans certaines de vos activités en société. [...]
Votre sécurité et la ndtre dépendent de la facon dont nous suivons. [...] Gardons les yeux fixés sur le président de I'Eglise. » [Dans
Conference Report, octobre 1970, p. 152-153]

Mais c'est le prophéte vivant qui dérange vraiment le monde. Le président Kimball a dit : « Méme dans I'Eglise, beaucoup sont
enclins a orner les sépulcres des prophétes d'hier et a lapider mentalement les vivants » (Instructor, 95:257).

Pourquoi ? Parce que le prophéte vivant touche a ce que nous avons besoin de savoir maintenant et le monde préfere que les
prophétes soient morts ou qu'ils s'occupent de leurs affaires. Certains qui se croient des experts en science politique voudraient que
le propheéte garde le silence au sujet de la politique. Certains qui se prennent pour des autorités en matiere d'évolution voudraient
que le prophéte se taise au sujet de I'évolution. Et |a liste pourrait continuer indéfiniment.

La fagon dont nous répondons aux paroles d'un prophéte vivant lorsqu’il nous dit ce que nous devons savoir, mais que nous
préférerions ne pas entendre, est la mise a |'épreuve de notre fidélité.

Marion G. Romney a dit : « C'est chose facile de croire aux prophétes morts, mais c'est une plus grande chose de croire aux prophétes
vivants. » Et il donne I'exemple suivant :

« Un jour, a I'époque du président Grant, j'étais dans mon bureau, de |'autre c6té de la rue, apres une conférence générale. Un
homme agé vint me voir. Il était extrémement énervé par ce qu'avaient dit certains fréres, dont moi-méme, lors de cette conférence.
Je remarquai par son accent qu'il venait d’un pays étranger. Je demandai, aprés I'avoir suffisamment apaisé pour qu'il puisse
écouter : ‘Pourquoi étes-vous venu en Amérique ?' ‘Je suis venu ici parce qu’un prophéte de Dieu me I'a demandé.’ ‘Qui était ce
prophéte ?' ‘Wilford Woodruff." ‘Croyez-vous que Wilford Woodruff était un prophéte de Dieu ?* ‘Oui.’ ‘Croyez-vous que Joseph F.
Smith était un prophéte de Dieu ?' ‘Oui, monsieur.’

« Puis vint la grande question. ‘Croyez-vous qu'Heber J. Grant est un prophéte de Dieu ?' Sa réponse : ‘Je pense qu'il devrait se taire a
propos de I'aide aux personnes agées.’

« Or, je vous dis qu'un homme qui adopte cette position est sur le chemin de I'apostasie. Il perd ses chances d'obtenir la vie éternelle.
Il en est de méme de quiconque ne peut suivre le prophéte vivant de Dieu. » [Dans Conference Report, avril 1953, p. 125]

Huitiemement : Le prophéte n’est pas limité par le raisonnement des hommes.

Il'y aura des moments oui vous devrez choisir entre les révélations de Dieu et les raisonnements des hommes, entre le prophéte et le
politicien ou le professeur. Joseph Smith, le prophéte, a dit : « Tout ce qui est requis de Dieu est juste, peu importe ce que c'est, méme
si nous ne pouvons pas en voir la raison, si ce n'est longtemps aprés que les événements se sont déroulés » (Scrapbook of Mormon
Literature, vol. 2, p. 173).

Un oculiste trouverait-il raisonnable qu’on lui dise de guérir un aveugle en crachant par terre pour faire de la boue, en I'appliquant
sur les yeux de I'hnomme et en lui disant d'aller se laver dans un réservoir pollué ? Et c'est pourtant ce que Jésus a fait pour un homme
qui a guéri. (Voir Jean 9:6-7.) Est-ce raisonnable de guérir la Iepre en disant au malade d'aller se laver sept fois dans une certaine
riviére ? Et pourtant c'est ce que le prophéte Elisée a dit de faire & un lépreux qui a guéri. (Voir 2 Rois 5.)

« Car mes pensées ne sont pas vos pensées, et vos voies ne sont pas mes voies, dit I'Eternel. Autant les cieux sont élevés au-dessus
de la terre, autant mes voies sont élevées au-dessus de vos voies, et mes pensées au-dessus de vos pensées. » [Esaie 55:8, 9]

Neuviémement : Le prophéte peut recevoir des révélations dans n'importe quel domaine, temporel ou spirituel.
Brigham Young a dit :
« Certains dirigeants de Kirtland s'opposaient beaucoup a ce que le prophéte Joseph s'occupe d'affaires temporelles. [...]

« J'ai dit dans une réunion publique des saints : ‘Vous, anciens d'Israél, voudriez-vous tirer une ligne de démarcation entre le spirituel
et le temporel dans le royaume de Dieu pour que je puisse comprendre ?* Personne n'a pu le faire. [...]



Je défie quiconque sur terre de montrer le chemin que doit parcourir un prophéte de Dieu ou de montrer son devoir ou jusqu’ot il doit
aller pour dicter les affaires spirituelles ou temporelles. Le spirituel et le temporel sont inséparables et le seront toujours. » [Journal of
Discourses, 10:363-364]

Dixiemement : Le prophéte peut donner des conseils dans le domaine civil.

Lorsque le peuple est juste, il ne veut que les meilleurs pour le gouverner. Alma était le chef de I'Eglise et du gouvernement dans le
Livre de Mormon. Joseph Smith fut maire de Nauvoo, et Brigham Young, gouverneur de I'Utah. Esaie participa intensément & la vie
politique et le Seigneur lui-méme a dit de ses paroles : « Grandes sont les paroles d'Esaie » (3 Néphi 23:1). Les personnes qui
voudraient retirer les prophétes de la vie politique 6teraient Dieu du gouvernement.

Onziemement : Les deux groupes qui éprouvent les difficultés les plus grandes a suivre le prophéte sont les orgueilleux
qui sont érudits et les orgueilleux qui sont riches.

Les érudits peuvent penser que le prophéte n'est inspiré que lorsqu'il est d'accord avec eux ; autrement, le prophéte ne fait que
donner une opinion, il parle comme un homme. Les riches peuvent penser qu'ils n'ont pas besoin de demander conseil a un humble
prophéte.

Nous trouvons dans le Livre de Mormon :

« Oh ! le plan astucieux du Malin ! Oh ! la vanité, et la fragilité, et la folie des hommes ! Lorsqu'ils sont instruits, ils se croient sages,
et ils n'écoutent pas les recommandations de Dieu, car ils les laissent de coté, pensant savoir par eux-mémes, c'est pourquoi, leur
sagesse est folie et elle ne leur profite pas. Et ils périront.

« Mais étre instruit est une bonne chose si on écoute les recommandations de Dieu.

« Et a quiconque frappe il ouvre ; et les sages, et les savants, et ceux qui sont riches, qui sont boursouflés a cause de leur science, et
de leur sagesse, et de leurs richesses, oui, ce sont ceux-la qu'il méprise ; et a moins qu'ils ne rejettent ces choses et ne se considerent
comme des insensés devant Dieu, et ne descendent dans les profondeurs de I'humilité, il ne leur ouvrira pas. » [2 Néphi 9:28, 29, 42 ;
italiques ajoutés]

Douziémement : Le prophéte ne sera pas nécessairement populaire auprés du monde ou des gens de ce monde.

Lorsque le prophéte révele la vérité, cette derniére divise le peuple. Ceux qui ont le coeur honnéte écoutent ses paroles, mais les
injustes ignorent le prophéte ou le combattent. Lorsque le prophéte met le doigt sur les péchés du monde, les gens du monde veulent
lui fermer la bouche ou agissent comme s'il n’existait pas, au lieu de se repentir de leurs péchés. La popularité n'est jamais une

preuve de vérité. Plus d'un prophéte a été tué ou rejeté. Alors que nous approchons de la seconde venue du Christ, vous pouvez vous
attendre a ce que les peuples du monde devenant plus méchants, le prophéte ait moins de popularité auprés d'eux.

Treiziemement : Le prophéte et ses conseillers forment la Premiére Présidence, qui est le collége le plus haut de I'Eglise.

Dans les Doctrine et Alliances, le Seigneur parle de la Premiére Présidence comme étant « le plus haut conseil de I'Eglise » (107:80) et
dit : « Quiconque me recoit, recoit ceux que j'ai envoyés, la Premiére Présidence » (112:20).

Quatorziemement : Le prophéte et la présidence (le prophéte vivant et la Premiére Présidence) : suivez-les et vous en
serez bénis, rejetez-les et vous souffrirez.

Le président Lee raconte cet incident tiré de I'histoire de I'Eglise :

« On raconte que dans les débuts de I'Eglise, précisément, je pense, a Kirtland, certains dirigeants qui faisaient partie des conseils
présidents de I'Eglise s'étaient rencontrés en secret et avaient essayé de découvrir comment ils pourraient se débarrasser du prophéte
Joseph. Ils commirent la faute d'inviter Brigham Young a I'une de ces réunions secrétes. Il les tanga aprés avoir appris le but de leur
réunion. Voici ce qu'il leur dit entre autres : ‘Vous ne pouvez pas détruire la nomination d'un prophéte de Dieu, mais vous pouvez
couper le fil qui vous lie au prophéte de Dieu et vous enfoncer en enfer.’ » [Dans Conference Report, avril 1963, p. 81]

Voici ce qu'a déclaré N. Eldon Tanner au cours d'une conférence générale de I'Eglise :
« Vendredi matin, le prophéte nous a dit clairement quelles sont nos responsabilités. [...]

Un homme m’a dit aprés cela : ‘Vous savez, il y a dans notre Etat des gens qui croient qu'ils doivent suivre le prophéte dans tout ce
qu'ils croient étre bien, mais lorsque c’est quelque chose qu'ils considérent comme n‘étant pas bien, et si cela ne les attire pas, c'est

25



26

une autre chose.” Il dit : ‘Alors ils deviennent leur propre prophéte. Ils décident de ce que le Seigneur veut et de ce que le Seigneur ne
veut pas.’

« J'ai pensé combien c'était vrai et comme c'est sérieux lorsque nous commencons a choisir laquelle des alliances, lequel des
commandements nous allons garder. Lorsque nous décidons qu'il y en a que nous n'allons pas garder, nous prenons la loi du Seigneur
entre nos mains et devenons notre propre prophéte, et, croyez-moi, nous serons conduits sur le mauvais chemin parce que nous
sommes de faux prophétes pour nous-mémes lorsque nous ne suivons pas le prophéte de Dieu. Non, nous ne devons jamais faire de
discrimination dans ces commandements, quant au point de savoir ceux que nous devons garder et ceux que nous ne devons pas
garder. » [Dans Conference Report, octobre 1966, p. 98 ; italiques ajoutés]

Joseph Smith, le prophéte, a dit : « Tournez-vous vers la Premiére Présidence pour recevoir des instructions » (Enseignements du
prophéte Joseph Smith, p. 220). Almon Babbitt ne I'a pas fait et le Seigneur déclare au verset 84 de la section 124 des Doctrine et
Alliances : «Il'y a beaucoup de choses chez mon serviteur Almon Babbitt qui ne me sont pas agréables. Voici, il aspire a imposer son
avis au lieu de I'avis que j'ai donné, qui est celui de la présidence de mon Eglise. »

Pour conclure, nous allons résumer cette clé importante, ces « Quatorze points essentiels pour suivre le prophéte », car notre salut
en dépend.

Premiérement : Le prophéte est le seul homme qui parle en toutes choses au nom du Seigneur.
Deuxiemement : Le prophéte vivant nous est plus vital que les ouvrages canoniques.
Troisiemement : Le prophéte vivant a plus d'importance qu‘un prophéte mort.

Quatriémement : Le prophéte n'égarera jamais |'Eglise.

Cinquiémement : On ne demande pas au prophéte d'avoir une quelconque formation ou des diplémes terrestres pour prendre la
parole sur un sujet quelconque ou pour agir dans un domaine quel qu'il soit, n'importe quand.

Sixiemement : Le prophéte n'a pas besoin de dire : « Ainsi dit le Seigneur » pour nous donner des Ecritures.
Septiemement : Le prophéte nous dit ce que nous avons besoin de savoir et pas toujours ce que nous voulons savoir.
Huitiemement : Le prophéte n'est pas limité par le raisonnement des hommes.

Neuviémement : Le prophéte peut recevoir des révélations dans n‘importe quel domaine, temporel ou spirituel.
Dixiemement : Le prophéte peut donner des conseils dans le domaine civil.

Onziémement : Les deux groupes qui éprouvent les difficultés les plus grandes a suivre le prophéte sont les orgueilleux qui sont
érudits et les orgueilleux qui sont riches.

Douziémement : Le prophéte ne sera pas nécessairement populaire auprés du monde ou des gens du monde.
Treiziémement : Le prophéte et ses conseillers forment la Premiére Présidence, qui est le collége le plus haut de I'Eglise.

Quatorziemement : Le prophéte et la présidence (le prophéte vivant et la Premiére Présidence) : suivez-les et vous en serez bénis,
rejetez-les et vous souffrirez.

Je vous rends témoignage que ces quatorze points essentiels pour suivre le prophéte sont vrais. Si nous voulons connaitre notre
position auprés du Seigneur, demandons-nous quelle est notre position auprés de son capitaine mortel, jusqu'a quel point notre vie
est en harmonie avec les paroles de I'oint du Seigneur, le prophéte vivant, le président de I'Eglise, et avec le collége de la Premiére
Présidence.

Que Dieu nous bénisse tous pour que nous nous tournions vers le prophéte et la présidence dans les jours critiques et cruciaux qui
nous attendent, et c'est la ma priére. Au nom de Jésus-Christ. Amen.



CHAPITRE 3
Succession dans la
présidence

Introduction

La succession dans la présidence de I'Eglise a été établie par
le Seigneur. L'Eglise ne reste jamais sans dirigeant inspiré et il
n'y a aucune raison de se lancer dans des suppositions ou
des polémiques pour savoir qui deviendra le prochain
président de I'Eglise. Harold B. Lee (1899-1973) a expliqué :
« [Le Seigneur] sait qui il a choisi pour présider I'Eglise et il
ne commet pas d’erreur. Le Seigneur ne fait pas les choses au
hasard. Il n'a jamais fait quoi que ce soit par hasard » (dans
Conference Report, octobre 1970, p. 153 ; ou Improvement
Era, décembre 1970, p. 127). Ezra Taft Benson (1899-1994)
a enseigné que « Dieu sait tout, la fin depuis le
commencement, et personne ne devient président de I'Eglise
de Jésus-Christ par accident ni n'y reste par hasard, ni n’est

espérances », L'Etoile, février 1977, p. 57).

Par I'intermédiaire de Joseph Smith (1805-1844), Dieu a
déclaré qu'il « donnera aux fidéles ligne sur ligne, précepte
sur précepte » (D&A 98:12 ; voir aussi D&A 42:61 ; 128:21).
On voit ce processus d'élaboration graduelle de la doctrine et
de la maniére de faire dans I'évolution inspirée des principes
de succession dans la présidence de I'Eglise.

Pendant I'étude de ce chapitre, méditez sur la différence de
processus entre |'appel d'un nouveau président de I'Eglise et
la sélection des hommes politiques au gouvernement. Une
fois que vous aurez compris comment le Seigneur choisit un
nouveau président de I'Eglise, votre confiance dans le

rappelé aupreés de Dieu par le sort » (« Jésus-Christ : dons et président actuel grandira.

Commentaire

3.1

Le président-adjoint de I'Eglise

« Le 5 décembre 1834, Joseph Smith ordonna Oliver Cowdery comme président
adjoint de 'Eglise [voir History of the Church, 2:176]. Celui-ci était avec le prophéte
lorsque les prétrises d’Aaron et de Melchisédek avaient été rétablies. Lorsque
I'Eglise de Jésus-Christ fut organisée en 1830, Oliver, en sa qualité de ‘deuxiéme
ancien’ était second en autorité par rapport a Joseph [voir D&A 20:2-3]. Ainsi,
chaque fois qu'une autorité ou des clés de la prétrise étaient rétablies, Oliver était
avec le prophete Joseph. ‘Il fallait, selon la loi divine des témoins, que Joseph Smith
efit un compagnon détenant ces clés’ [Joseph Fielding Smith, Doctrines du salut,
comp. Bruce R. McConkie, 1954, 1:206]. Oliver Cowdery ne devait pas seulement
aider Joseph Smith a présider 'Eglise, mais il allait aussi étre aux cotés du
prophete comme deuxiéme témoin du Rétablissement [voir D&A 6:28 ; voir
aussi 2 Corinthiens 13:1]. En 1838, Oliver Cowdery perdit son poste de président
adjoint pour cause d’apostasie et d’excommunication, mais en 1841, le Seigneur
appela Hyrum Smith a remplir cet office (voir D&A 124:94-96). Le président et le
président adjoint ou les premier et deuxiéme témoins, allaient sceller leur
témoignage de leur sang  la prison de Carthage » (L'histoire de I'Eglise dans la
plénitude des temps, 2e éd. [manuel du Département d’Education de I’Eglise, 2003],
p. 155).

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a expliqué comment la loi des témoins (voir
2 Corinthiens 13:1) a été respectée par la présence d’Oliver Cowdery au moment
du rétablissement de chaque clé de la prétrise :

27



CHAPITRE 3

28

« Le Seigneur appela Oliver Cowdery, deuxieme témoin, a étre a la téte de notre
dispensation pour aider le prophete a détenir les clés. Les livres nous apprennent
que chaque fois que le prophete recevait une autorité et les clés de la prétrise des
cieux, Oliver Cowdery participait avec le prophéte a la réception de ces pouvoirs.
Si, dans de telles conditions, Oliver Cowdery était resté fidele et avait survécu
au prophéte, il lui aurait succédé comme président de I'Eglise en vertu de son
appel divin » (Doctrines du salut, comp. Bruce R. McConkie [1954], 1:207-208°;
italiques ajoutés). Le 19 janvier 1841, du fait qu'Oliver n’était pas resté fidele, « le
Seigneur commanda a Joseph Smith d’ordonner Hyrum et de lui conférer toutes les
clés de l'autorité et les bénédictions placées sur la téte d’Oliver Cowdery, et de faire
de lui le “deuxiéme président’ de I'Eglise » (Doctrines du salut, 1:214).

Brigham Young (1801-1877) fit
remarquer :

« 51 Hyrum avait vécuy, il ne se serait pas
tenu entre Joseph et les Douze, il se
serait tenu a la place de Joseph. Joseph
avait-il ordonné quelqu’'un pour
prendre sa place ? Il I'avait fait. Qui
était-ce ? C'était Hyrum, mais Hyrum
est mort, martyr, avant Joseph. Si
Hyrum avait vécu, il aurait agi au nom
de Joseph » (« Conference Minutes »,
Times and Seasons, 15 octobre 1844,

p. 683).

Joseph et Hyrum Smith

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a expliqué pourquoi nous n’avons plus de
président adjoint de 1’Eglise :

« On pose parfois la question : Si Oliver fut ordonné pour détenir les clés
conjointement avec le propheéte et qu’apres sa perte par transgression cette autorité
fut conférée a Hyrum Smith, alors pourquoi n’avons-nous pas aujourd’hui dans
I'Eglise ce méme ordre de choses, et un président [adjoint] aussi bien que deux
conseillers dans la Premiere Présidence ?

« La réponse est simple. C’est parce que la situation spéciale qui nécessite deux
témoins pour établir I'ceuvre n’est plus nécessaire lorsque I'ceuvre est établie.
Joseph et Hyrum Smith sont a la téte de notre dispensation, détenant
conjointement les clés, parce qu’ils sont les deux témoins nécessaires pour
accomplir la loi telle qu’elle est fixée par notre Seigneur dans sa réponse aux Juifs
[voir Matthieu 18:16]. Puisque I'Evangile ne sera plus jamais rétabli, cette situation
n’aurait plus I'occasion de se produire. Nous respectons tous les deux témoins
spéciaux appelés a rendre témoignage en plein accord avec la loi divine » (Voir
Doctrines du salut, 1:222).

3.2

Le Collége des douze apdtres

« Un des événements les plus importants du rétablissement de 'Eglise du Sauveur
fut la formation du College des douze apdtres. Avant méme |’organisation de
I'Eglise, les membres attendaient cette étape importante. [...] [En juin 1829], une



CHAPITRE 3

révélation commanda a Oliver Cowdery et a David Whitmer de rechercher les
Douze qui seraient ‘appelés  aller dans le monde entier précher mon Evangile a
toute la création’ [voir D&A 18:26-37]. Plus tard, Martin Harris fut également
appelé a aider a ce choix. Cela voulait dire que les trois témoins du Livre de
Mormon, sous la direction et avec le consentement de la Premiere Présidence,
allaient choisir les douze apotres qui devaient étre les témoins spéciaux du Sauveur
dans notre dispensation » (Histoire de I'Eglise dans la plénitude des temps, p. 155). Ce
choix fut fait au cours d’une conférence spéciale le 14 février 1835.

« Depuis plusieurs années le Seigneur préparait soigneusement le College des
Douze a assumer la direction de 'Eglise. Lorsque les Douze furent appelés en 1835,
leurs responsabilités étaient limitées aux régions situées a I'extérieur des pieux
organisés, mais avec le temps, elles furent étendues de maniere a ce qu'ils eussent
autorité sur tous les membres de I’Eglise. [...]

« La mission des Douze en
Grande-Bretagne les souda en un
college uni sous la direction de Brigham
Young. Quand ils retournerent en
Amérique, le prophete Joseph
augmenta leurs responsabilités dans les
affaires temporelles et

ecclésiastiques. [...] Les Douze furent
parmi les premiers a recevoir les
instructions de Joseph Smith sur le
mariage plural et les ordonnances du
temple. Ce furent des membres des
Douze qui regurent la responsabilité des
publications de I'Eglise, ce furent eux
qui dirigerent I'appel, 'affectation et la
formation des missionnaires, ce furent
eux qui présiderent les conférences tant
dans le champ de la mission qu’a
Nauvoo, et ce furent eux qui
s’occuperent des branches au-dehors.

Joseph Smith, le prophéte, instruisant

les Douze

© 1998 Paul Mann

« Chose capitale, Joseph Smith, sentant

qu'il risquait de mourir bient6t, prit grand soin, au cours des sept derniers mois de
sa vie, de préparer soigneusement les Douze. Il se réunit presque tous les jours avec
le college pour l'instruire et lui donner des responsabilités supplémentaires. Lors
d’une réunion de conseil extraordinaire, fin mars 1844, il dit solennellement aux
Douze qu'il pouvait maintenant les quitter, parce que son ceuvre était terminée et
que les fondements étaient posés pour que le royaume de Dieu ptt étre érigé »
(Histoire de I'Eglise dans la plénitude des temps, p. 295).

Wilford Woodruff (1807-1898) était membre du College des douze apotres en
1844. 11 se souvenait des instructions données par Joseph Smith aux Douze a cette
époque :

« Je suis témoin vivant du témoignage que [Joseph Smith] a rendu aux Douze
apotres lorsque nous avons tous regu notre dotation de ses mains. Je me souviens

29



CHAPITRE 3

30

du dernier discours que [Joseph Smith] a prononcé devant nous avant sa mort.
C’était avant notre départ en mission vers I'Est. Il s’est tenu devant nous pendant
trois heures environ. La piece était remplie comme d'un feu dévorant, son visage
était aussi clair que I'ambre et il était revétu de la puissance de Dieu. Il nous a
exposé notre devoir. Il nous a exposé la plénitude de cette grande ceuvre de Dieu,
et, dans le discours qu’il nous a adressé, il a dit : ‘Sur moi ont été scellés toutes les
clés, tous les pouvoirs et tous les principes de vie et du salut que Dieu a jamais
donnés a quiconque a jamais vécu sur la surface de la terre. Et ces principes, cette
prétrise et cette autorité appartiennent a cette derniere et grande dispensation que
le Dieu du ciel s’est mis en devoir d’établir sur la terre.” ‘Maintenant’, dit-il en
s’adressant aux Douze, ‘jai scellé sur vous toutes les clés, tous les pouvoirs et tous
les principes que le Seigneur a scellés sur ma téte.” [...]

« Apres nous avoir parlé de cette fagon, il a dit : Je vous le dis, la charge de ce
royaume repose maintenant sur vos épaules, il vous appartient de le porter au
monde entier’ » (Deseret Weekly, 19 mars 1892, p. 406 ; voir aussi Enseignements des
présidents de I'Eglise : Wilford Woodruff, 2004, p. xxxiii).

Parley P. Pratt (1807-1857), qui fut
également membre du College des
douze apbtres, expliqua qu’a cette
méme occasion, Joseph Smith « conféra
les clés du pouvoir de scellement a
[Brigham] Young, président des

Dougze. [...]

« Cette derniere clé de la prétrise est la
plus sacrée de toutes et appartient
exclusivement a la Premiere Présidence
de I’Eglise » (« Proclamation »,
Millennial Star, mars 1845, p. 151).

Le College des douze apotres détient
toutes les clés, tout le pouvoir et
"autorité de la prétrise nécessaires pour
diriger I'Eglise (voir D&A 107:23-24 ;
112:14-15). Chaque membre du College
des douze apotres recoit les clés de la Avant sa mort, Joseph Smith, le prophéte,
prétrise au moment de son ordination prépara les apotres pour diriger I'Eglise. Cela
;A garantissait le fait que I'ceuvre du Seigneur
en tant qu’apdtre et de son appel au o o
R . 1. se poursuivrait sous la direction de personnes

College. Seul le président de I'Eglise dé . o

o ] T étenant l'autorité.
détient I'autorité d’utiliser toutes les
clés de la prétrise, mais, comme
Gordon B. Hinckley (1910-2008) I'a expliqué, chaque membre du College des
Douze « détient les clés de cette dispensation en réserve. La direction
continue de 'Eglise est inhérente a cette parcelle divine » (« Il ne sommeille ni
ne dort », L'Etoile, octobre 1983, p-7).



CHAPITRE 3

33
Le Seigneur confirma aux saints que Brigham Young était le successeur de
Joseph Smith

A la mort de Joseph Smith, le prophete,
il y eut quelques incertitudes quant a la
personne qui devait diriger 1'Eglise.
Sidney Rigdon, membre de la Premiere
Présidence, figurait parmi celles qui
prétendaient étre les successeurs de
Joseph. Le 8 aofit 1844, le Seigneur
manifesta publiquement aux saints
qu’il avait choisi Brigham Young,
président du College des douze
apotres, pour étre le nouveau
prophéte de I'Eglise.

George Q. Cannon (1827-1901), qui
fut plus tard membre de la Premiere
Présidence, relata cette manifestation
miraculeuse du Seigneur :

« A la suite du martyre du prophete, les

Douze retournérent rapidement a Des centaines de saints étaient présents
Nauvoo et furent informés des lorsque Brigham Young prit I'apparence de
intentions de Sidney Rigdon. Il avait Joseph Smith. Cette manifestation

démontrait clairement que Brigham Young
détenait les clés de la prétrise pour diriger
I'Eglise.

déclaré que I'Eglise avait besoin d’'un
tuteur et qu'il était ce tuteur. Il avait
décidé du jour ot celui-ci serait choisi
et, naturellement, il assistait a la
réunion qui se tenait en plein air. A ce moment-13, le vent soufflait si fort face a
I'estrade que I'on en improvisa une sur un chariot couvert installé a l'arriere de
’assemblée, que lui, [William] Marks et d’autres occupaient. Il fit une tentative
pour parler mais se trouva trés embarrassé. Il avait été I’orateur de I'Eglise ; mais,
en cette occasion, son talent oratoire lui fit défaut et son discours fut un échec.
Pendant ce temps, le président Young et certains de ses freres arriverent et prirent
place sur I'estrade. Entre-temps, le vent avait cessé de soulffler. Suite au discours de
Sidney Rigdon, le président Young se leva et s’adressa a 'assemblée, qui se
retourna pour le voir et I'écouter, tournant le dos au chariot occupé par Sidney »
(Deseret News, 21 février 1883, p. 67).

« C’était la premiere fois que les gens entendaient sa voix [la voix de Brigham]

depuis son départ vers I'est en mission, et I’effet que cela eut sur eux fut tout a fait
extraordinaire. Qui parmi les personnes présentes a cette occasion pourrait oublier
la sensation que cela lui fit ! Si Joseph était ressuscité des morts et s’était mis a leur

parler, tous ceux qui étaient présents a cette réunion n’auraient pas été plus surpris.

C’était la voix de Joseph lui-méme et il semblait aux yeux des gens que c¢’était la
personne méme de Joseph qui se tenait devant eux. Nous n’avions jamais entendu
parler d'un événement plus merveilleux et plus miraculeux que celui qui se
produisit ce jour-la en présence de toute 'assemblée. Le Seigneur donna a son
peuple un témoignage qui ne laissait place a aucun doute concernant celui qui

31



CHAPITRE 3

32

devait étre 'homme qu'il avait choisi pour le diriger. Tous virent de leurs yeux
naturels et entendirent de leurs oreilles naturelles, puis les mots prononcés,
accompagnés du pouvoir convaincant de Dieu, leur pénétreérent le coeur, et ils
furent remplis de I'Esprit et d'une grande joie. Il y avait eu de la tristesse, et dans
certains cceurs probablement du doute et de 'incertitude ; mais il était maintenant
clair aux yeux de tous qu'il était 'homme auquel le Seigneur avait conféré "autorité
nécessaire pour agir parmi eux a la place de Joseph » (« Joseph Smith, the

Prophet », Juvenile Instructor, 29 octobre 1870, p. 174-175).

Des centaines de membres de 1'Eglise furent témoins du miracle que Zera
Pulsipher (1789-1872), de la présidence des soixante-dix, décrivit a I'occasion de
cette réunion :

« Brigham Young commenca a parler et, a ce moment-la, comme beaucoup
d’autres personnes, je tournais le dos a I'estrade. Et quand Brigham parla, ¢’était
la voix de Joseph et nous nous retournames pour voir Brigham parler avec la voix
de Joseph et constater que le manteau de Joseph était sur lui. Tout le monde
Vinterpréta de la méme fagon. Brigham était a la téte des Douze, I'Eglise se tourna
donc vers lui » (dans Lynne Watkins Jorgensen et le personnel de BYU Studies,

« The Mantle of the Prophet Joseph Passes to Brother Brigham : A Collective
Spiritual Witness », BYU Studies, vol. 36, n°® 4 [1996-1997], p. 173).

Drusilla Dorris Hendricks rapporte également son expérience :

« Brigham Young commenca a parler. Je me levai d'un bond pour voir si ce n’était
pas frére Joseph parce que j’étais certaine que ¢’étaient sa voix et ses gestes. Tous
les saints des derniers jours purent facilement voir sur qui la prétrise était
descendue car Brigham Young détenait les clés » (dans Jorgensen et le
personnel de BYU Studies, « The Mantle of the Prophet Joseph », p. 163).

Nancy Naomi Alexander Tracy écrit :

« Je peux témoigner que le manteau de Joseph tomba sur Brigham ce jour-la, tout
comme celui d’Elie tomba sur Elisée [voir 1 Rois 19:19 ; 2 Rois 2:11-15], car il
semblait que la voix, les gestes et tout étaient ceux de Joseph. Il nous semblait
'avoir a nouveau parmi nous. Il fut soutenu par la voix du peuple comme
prophéte, voyant et révélateur » (dans Jorgensen et le personnel de BYU Studies,
« The Mantle of the Prophet Joseph », p. 177).



CHAPITRE 3

3.4
Principes importants de succession

Des principes importants de succession
ont été soulignés dans un article de
I'Ensign de 1996 :

« Alors que depuis la mort de Joseph
Smith, le prophete, les procédures et
protocoles précis des différentes
successions dans la présidence varient
légerement, les principes fondamentaux
restent identiques et sont solidement

ancrés sur la révélation. Quatre Spencer W. Kimball, avec Gordon B. Hinckley
principes et pratiques fondamentaux qui le tient par le bras et Ezra Taft Benson qui
lui parle

furent opérationnels en 1844 et se
retrouvent dans chacune des
successions suivantes.

« 1. Les clés du royaume passent aux Douze. Le premier principe ou étape dans
la succession est la remise des clés du royaume a chaque homme ordonné au saint
apostolat et mis a part en tant que membre du College des douze apdtres (voir
D&A27:12-13.[...]

« 2. ’ancienneté : un principe directeur de la présidence. Le facteur qui
détermine qui, parmi les Douze, préside et exercera activement toutes les clés du
royaume & la mort du président de 1'Eglise est celui de I'ancienneté. En 1835,
lorsque le Collége des Douze fut appelé, I'ancienneté était déterminée par I'age.
Depuis lors, I"ancienneté est déterminée par la date d’ordination dans le College
des douze. [...]

«3. Ala mort du président, il n’y a plus de Premiére Présidence au-dessus
des Douze. Conformément aux principes enseignés par Joseph Smith, le prophete,
lorsque le président de I'Eglise décede, le Collége de la Premiére Présidence est
automatiquement dissous et les conseillers, s'ils étaient précédemment membres
du College des douze apbtres, reprennent leurs places respectives dans ce college,
selon leur ancienneté. Automatiquement, le doyen des apoétres, en qualité de
président des Douze, en vertu de son ancienneté, devient le ‘Grand Prétre
président’ de I'Eglise et, en tant que tel, détient et exerce activement toutes les clés
du royaume et ‘préside 'Eglise entiere’ (voir D&A 107:65-66, 91). ‘Egal en autorité’
a la Premiere Présidence, ce college président des Douze apdtres constitue une
présidence de 'Eglise égale & la Premiére Présidence lorsque celle-ci est
completement organisée et opérationnelle (voir D&A 107:23-24). De méme, a ce
moment-13, le président des Douze est tout autant le président de I'Eglise en
fonction et en autorité que lorsqu’il est soutenu en tant que tel dans une nouvelle
Premiere Présidence. [...]

« 4. Réorganisation de la Premiére Présidence. En qualité dofficier président de
I'Eglise, le président des Douze a la prérogative de recevoir la révélation concernant
le moment de réorganiser la Premiere Présidence. Cette décision est prise de
concert avec le College des Douze, et avec son soutien unanime. [...]

33



CHAPITRE 3

34

« Le jour ot Howard W. Hunter [1907-1995] fut soutenu comme président de
I'Eglise, il témoigna

«‘Chaque homme qui est ordonné apétre et mis a part comme membre du College
des Douze est soutenu comme prophete, voyant et révélateur. La Premiere
Présidence et le College des douze apotres, appelés et ordonnés pour détenir les
clés de la prétrise, ont I'autorité et la responsabilité de gouverner I'Eglise et d’en
administrer les ordonnances, d’enseigner sa doctrine et d’établir et de maintenir ses
pratiques.

Quand un président de 'Fglise est malade ou n’est pas capable de s’acquitter
pleinement de ses fonctions, ses deux conseillers, qui, avec lui, forment un college
de la Premieére Présidence, continuent d’accomplir les taches de celle-ci. Tous les
programmes, réglements et questions ou points de doctrine sont pris en
considération avec l'aide de la priere en conseil par les conseillers dans la Premiere
Présidence et le College des douze apotres. Aucune décision ne peut émaner de la
Premiere Présidence et du College des Douze sans 'unanimité totale de tous ceux
qui sont concernés.

En suivant ce modele inspiré, I'Eglise continuera a aller de 'avant sans interruption.
Le gouvernement de 'Eglise et 'exercice des dons prophétiques seront toujours
assurés par ces autorités apostoliques qui détiennent et exercent toutes les clés de
la prétrise” [dans Conference Report, octobre 1994, p. 6-7 ; ou L'Etoile, janvier 1995,
p- 8] » (Brent L. Top et Lawrence R. Flake, « “The Kingdom of God Will Roll On” :
Succession in the Presidency », Ensign, aotit 1996, p. 29, 31-34).

3.5
Le Seigneur a fixé I'ordre de succession dans la présidence de I'Eglise

Lorsque Harold B. Lee a été soutenu comme président de 1'Eglise 4 la mort de
Joseph Fielding Smith, Spencer W. Kimball (1895-1985) a fait remarquer le role de
Dieu dans la nomination d’'un président de 1'Eglise :

« II est rassurant de savoir que le président Lee ne fut pas élu par des comités et des
assemblées avec leurs conflits, leurs critiques, et par le vote d’hommes, mais fut
appelé par Dieu et soutenu ensuite par le peuple. [...]

« Le modele divin ne tolére pas d’erreur, de conflit, d’ambition, de mobiles
égoistes. Le Seigneur s'est réservé 'appel des dirigeants de son Eglise »
(« Seigneur, merci pour le prophéte », ['Etoile, juillet 1973, p.268).

Peu apres étre devenu président de 'Eglise, Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué le processus sacré institué par le Seigneur :

« Suite au déces du président Hunter, la Premiere Présidence a été dissoute. Frere
Monson et moi, qui étions ses conseillers, avons pris notre place dans le College
des Douze, qui est devenu l'autorité présidente de I'Eglise.

«Il'y a trois semaines, tous les ap6tres vivants ordonnés se sont réunis dans un
esprit de priere et de jeline dans la salle haute du temple. Nous avons chanté un
cantique et prié ensemble. Nous avons pris la Sainte-Cene, renouvelant par cette
alliance sacrée et symbolique, nos alliances et nos liens avec notre divin
Rédempteur.



CHAPITRE 3

« La présidence a ensuite été réorganisée, conformément a un précédent bien établi
depuis des générations.

«IIn’y a pas eu de campagne, de course a 1’élection, ni d’aspiration a cet
office. Cela a été calme, paisible, simple et sacré. Cela s’est fait selon le modele
que le Seigneur lui-méme a mis en place » (« Cette ceuvre est celle du Maitre »,
L'Ftoile, mai 1995, p. 69).

Harold B. Lee (1899-1973) a émis l'idée que les spéculations sur la succession dans
la Présidence n’étaient « pas agréables aux yeux du Seigneur ». Il a dit que « ceux
qui essaient de deviner a I'avance qui va étre le prochain président de I'Eglise se
livrent a un jeu de hasard, comme on pourrait jouer sur un cheval de course, car il
n’y a que le Seigneur qui a le chronometre » (« Exhortations pour la prétrise de
Dieu », L'Etoile, janvier 1973, p. 379).

3.6
L'ancienneté dans le Collége des douze apotres

Le président de I'Eglise est 'apdtre le plus ancien. I/apdtre suivant, par ordre
d’ancienneté, est le président du Colleége des douze apotres, a moins qu'il ne fasse
partie de la Premiere Présidence, auquel cas "ap6tre suivant est le président
suppléant du College des douze apotres. Lancienneté parmi les apotres est
déterminée non pas par ’age mais par la date et I’ordre de leur ordination a
I’apostolat. Par exemple, Spencer W. Kimball et Ezra Taft Benson ont tous les deux
été ordonnés apotres le 7 octobre 1943, Spencer W. Kimball étant ordonné en
premier. De ce fait, le président Kimball est devenu président de 1'Eglise en 1973,
au déces de Harold B. Lee.

Spencer W. Kimball (1895-1985) a expliqué que parce que la succession dans la
Présidence est fondée sur I'ancienneté, seul le Seigneur controle 1’ordre de
succession :

« Depuis Joseph Smith [jusqu’en 1972], quatre-vingts ap6tres ont été ainsi dotés
[des clés de I'autorité] bien que onze seulement aient jamais occupé la place du
président de 'Eglise, les autres étant décédés entre-temps ; et puisque la mort de
ses serviteurs est entre les mains du Seigneur, il ne permet de venir au premier
plan qu’a celui qui est destiné a prendre ce gouvernement. La vie et la mort
deviennent les facteurs dominants. Chaque nouvel apdtre tour a tour est choisi par
le Seigneur et révélé au prophete vivant de I'époque qui alors I'ordonne »

(« Seigneur, merci pour le prophete », p. 269).

35



CHAPITRE 3

36

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
décrit le processus d’ancienneté et de
succession qui débute lorsqu’un
homme est appelé au College

des Douze :

« Cette passation de l'autorité, a
laquelle jai participé plusieurs fois, est
belle dans sa simplicité. Elle indique
comment le Seigneur fait les choses.
Selon sa procédure, un homme est
choisi par le prophete pour devenir
membre du Conseil des douze apdtres.
Ce dernier n’en fait pas un choix de carriere. Il est appelé, comme le furent les
apotres de I'époque de Jésus, a qui le Seigneur a dit : “Ce n’est pas vous qui m’avez
choisi ; mais moi, je vous ai choisis, et je vous ai établis’ (Jean 15:16) Les années
passent. Il est instruit et formé dans les devoirs de son office. Il voyage sur toute la
terre pour répondre a son appel apostolique. C’est une longue préparation pendant
laquelle il en arrive a connaitre les saints des derniers jours ot qu’ils soient et ces
derniers en arrivent a le connaitre. Le Seigneur met son coeur et sa substance a
I"épreuve. Dans le cours naturel des événements, il y a des postes vacants dans ce

Le Sauveur appelle ses apotres

conseil, et de nouvelles nominations ont lieu. C’est selon ce procédé qu'un certain
homme devient le doyen des apotres. Toutes les clés de la prétrise sont en lui de
facon latente, ainsi que chez ses associés, les Autorités générales, car elles sont
données a chacun au moment de son ordination. Mais l"autorité pour les utiliser est
restreinte au président de I'Eglise. A son déces, cette autorité entre en vigueur chez
le doyen des apdtres qui est alors nommé, mis a part et ordonné prophete et
président par ses associés du Conseil des Douze » (« Venez et prenez », L'Ftoile,
octobre 1986, p. 44).

Boyd K. Packer (1924-2015), président '
du Collége des douze apbtres, a dit que /
le fait que le doyen des apdtres devient
le président de 1'Eglise est une chose
certaine :

« Peu apres la mort de Gordon B.
Hinckley, les quatorze hommes,
apdtres, qui ont recu les clés du
royaume, se sont rassemblés dans la
salle haute du temple pour réorganiser
la Premiére Présidence de I'Eglise. Il n'y
avait pas de question sur ce qui allait se

A la mort de Gordon B. Hinckley (a droite),
Thomas S. Monson est devenu président de
I'Eglise.

faire, il n'y avait pas d’hésitation. Nous

savions que le doyen des apotres

était le président de I’Eglise. Lors de cette réunion sacrée, Thomas Spencer
Monson a été soutenu comme président de 'Eglise par le College des douze
apotres (« Les Douze », Le Liahona, mai 2008, p. 83).



CHAPITRE 3

3.7
Direction assurée par le Collége des douze apétres et moment de la
succession

Spencer W. Kimball (1895-1985) a expliqué la passation de I'autorité au College
des douze apdtres a la mort du prophete vivant :

« L'ceuvre du Seigneur est sans fin. Méme lorsqu’un grand dirigeant meurt, I'Eglise
ne reste pas un seul instant sans gouvernement grace a la bienveillante Providence
qui a donné a son royaume la continuité et la perpétuité. [...]

« Dés I'instant ot la vie quitte un président de I'Eglise, un groupe d’hommes en
devient le chef composite ; des hommes déja rendus mfrs par 'expérience et la
formation. Les désignations sont faites depuis longtemps, l’autorité a été donnée,
les clefs remises. [...] Le royaume va de 'avant sous la direction de ce conseil déja
autorisé. Pas de lutte pour le pouvoir, pas de campagne électorale, pas de tournée
de discours. Quel plan divin ! Quelle sagesse de la part de Dieu que de s’organiser
d’une maniere aussi parfaite au-dela de la faiblesse d’étres humains fragiles et
avides » (dans Conference Report, avril 1970, p. 118 ; ou Improvement Era, juin

1970, p. 92).

« En qualité d’officier président de
I'Eglise, le président des Douze a la
prérogative de recevoir la révélation
concernant le moment de
réorganiser la Premiere Présidence.
Cette décision est prise de concert avec
le College des Douze et avec son
soutien unanime » (Top and Flake,

« The Kingdom of God », p. 33). Ala
mort de Joseph Smith, le propheéte, le
College des douze apdtres a dirigé
I'Eglise pendant trois ans et demi avant
la réorganisation de la Premiere
Présidence. Il I'a dirigée pendant un
peu plus de trois ans apres le déces de
Brigham Young et pendant pres de deux
ans apres celui de John Taylor. Plus
récemment, le College des douze
apdtres ne dirige 'Eglise que pendant
quelques jours avant la réorganisation
de la Premieére Présidence et la mise a o
part d'un nouveau président. La Premiére Présidence et le Collége des

Le 18 septembre 1898, George Q. douze apéfres (vers.‘!870), av’ec un ptfftrait de
1) delaP . Joseph Smith (premiére rangée, deuxiéme en

Cannon (1827-1901), de la Premiere partant de la gauche)

Présidence, a parlé de I'organisation de

la Premiere Présidence suite au déces

de Wilford Woodruff le 2 septembre :

« Le 13 septembre, lors d'une réunion des Apdtres, alors qu'ils discutaient de la
nécessité de nommer un administrateur pour I'Eglise, celle d’organiser également

37



CHAPITRE 3

38

la Premiere Présidence apparut clairement aux fréres et, I'un apres 'autre, les
Douze s’exprimerent en faveur de 1'exécution immédiate de cette résolution. Apres
avoir entendu leur opinion, le président Snow se leva et déclara aux freres que,
depuis le déces du président Woodrulff, il s’était senti poussé a se présenter devant
le Seigneur dans le temple, revétu des vétements de la prétrise, et que le Seigneur
lui avait révélé que la Premiere Présidence devait étre organisée, et lui avait
également révélé qui devaient étre ses conseillers. Cependant, il ne dévoila la chose
qu’une fois que les Apotres se furent exprimés sur le sujet. Cette déclaration du
président Snow leur confirma que 1'Esprit de Dieu avait inspiré leurs commentaires
et approuvé la tache qu'ils se proposaient d’accomplir, et fut I'objet de grandes
réjouissances. Pour ma part, je fus trés surpris que les dispositions soient prises a ce
moment-1a, bien qu’y étant favorable de tout coeur et ayant toujours estimé que la
Premiere Présidence devait étre organisée le plus rapidement possible ou des que le
Seigneur l'inspirerait » (Deseret News, 8 octobre 1898, p. 514).

3.8
Réorganisation de la Premiére Présidence

En 1974, N. Eldon Tanner (1898-1982), de la Premiere Présidence, décrivit la
passation d’autorité et la procédure selon laquelle un nouveau président de 1'Eglise
est soutenu par le College des douze apotres et la Premiere Présidence est
réorganisée, en racontant les événements qui précédeérent et suivirent le déces de
Harold B. Lee :

« Il est significatif de noter ce qui s’est produit au moment du déces du président
Lee. Le président Romney avait été appelé a I'hopital et tandis qu'ils parlaient, le
président Lee, se rendant compte qu'il pourrait étre inapte au travail pendant un
certain temps, dit au président Romney : ‘Le président Tanner est parti ! Je tiens a
ce que vous preniez les choses en main et poursuiviez les affaires de I'Eglise.” Le
président Kimball, qui entra plus tard, proposa ses services au président Romney.
Mais des I'annonce du déces du président Lee, le président Romney se tourna vers
le président Kimball et dit : “En tant que président du college des Douze c’est vous
maintenant le responsable. Je suis a votre disposition et je suis prét a faire tout ce
que je peux pour vous aider.’

Ceci était entierement conforme a l'ordre de I'Eglise et est un grand exemple de la
fagon dont I'Eglise n’est jamais laissée sans président et avec quelle aisance elle
passe de 'un a I'autre. Immédiatement le président Kimball, en tant que président
des Douze, devint l'autorité présidente de 'Eglise.

J’aimerais décrire la procédure suivie au moment de sa nomination et de son
ordination comme président de I'Eglise. [...]

«[...] Quatre jours apres la mort du président Lee, le président Kimball, président
des Douze, convoqua les membres des Douze dans la salle haute du temple afin de
discuter de la réorganisation de la Premiere Présidence et de prendre les
dispositions requises. Ceux qui avaient été conseillers du président, c’est-a-dire le
président Romney et moi-méme, reprirent leurs places respectives dans le College
des Douze.

« Le président Kimball, apres avoir exprimé sa grande douleur pour le déces du
président Lee et son sentiment d’incapacité personnelle, invita les membres des



CHAPITRE 3

Dougze a parler individuellement, par ordre d’ancienneté, sur la fagon dont ils
voyaient la réorganisation de la présidence de I'Eglise.

Chaque membre des Douze parla tour a tour, disant qu'il estimait que le moment
était venu de réorganiser la Premiere Présidence et que le président Spencer W.
Kimball était celui que le Seigneur voulait voir présider maintenant. Le doux Esprit
du Seigneur était présent en riche abondance et il y avait une unité et une entente
totales dans l'esprit et les paroles des freres. Le seul but, le seul désir était de faire la
volonté du Seigneur et personne ne doutait de ce que la volonté du Seigneur efit
été exprimée.

« Frere Ezra Taft Benson proposa alors officiellement que la Premiére Présidence de
I'Eglise fiit réorganisée et que Spencer W. Kimball fit soutenu, ordonné et mis a
part comme président, prophéte, voyant et révélateur et administrateur de 1'Eglise.
Cette motion fut soutenue et unanimement approuvée.

En toute humilité le président Kimball s’avanga et fit son discours d’acceptation,
priant pour que I'Esprit et les bénédictions du Seigneur 'accompagnassent, afin
qu'il fit rendu capable d’exécuter la volonté du Seigneur. Il dit qu’il avait toujours
prié pour que le président Lee efit la santé, la force et la vigueur et pour que les
bénédictions du Seigneur I'accompagnassent pendant qu'il était président de
I'Eglise. Il souligna le fait qu'il avait sincérement prié avec sa chére épouse, Camilla,
pour que ce poste ne lui échiit jamais et qu'il était certain que le président Lee
I"enterrerait. [...]

« Il choisit et désigna ensuite comme premier conseiller N. Eldon Tanner et comme
deuxieme conseiller Marion G. Romney, et chacun d’eux parla en toute humilité et
s’engagea a soutenir le président Kimball comme président de 1'Eglise et & remplir
son office au mieux de ses capacités et pria pour que les bénédictions du Seigneur
'accompagnassent.

« Apres cela, le président Benson fut soutenu comme président du conseil des
Dougze. Le président Kimball prit alors sa place au milieu de la piece, et comme
tous les freres présents mettaient les mains sur sa téte, nous sentimes que 1'Esprit
du Seigneur était vraiment avec nous, et ce doux Esprit nous remplit le coeur. Alors,
le président Benson étant le porte-parole dans une belle priere et une belle
bénédiction, le président Spencer Woolley Kimball fut ordonné et mis a part
comme prophéte, voyant et révélateur et président de I'Eglise de Jésus-Christ des
Saints des Derniers Jours » (« Elus du Seigneur », 'Etoile, septembre 1974,

p. 388-389).

39



CHAPITRE 3

40

3.9
Qu'est-ce qu'une assemblée solennelle ?

Soutien durant une assemblée solennelle de I’Eglise

Bien que Thomas S. Monson soit devenu président de 1'Eglise le 3 février 2008, a la
mort du président Hinckley, c’est au cours de la session du samedi matin de la
conférence générale d’avril 2008, nommée assemblée solennelle, que les membres
de I'Eglise, par colleges et groupes dans le monde entier, I'ont soutenu comme
prophéte, voyant, révélateur et président de 1'Eglise de Jésus-Christ des Saints des
Derniers Jours (voir « Soutien des officiers de I’Eglise », Le Liahona, mai 2008,

p. 4-6).

Au cours d'une assemblée solennelle précédente, David B. Haight (1906-2004), du
College des douze apotres, a parlé de la nature d'une assemblée solennelle et du
caractere sacré d'un rassemblement aussi historique :

« Nous sommes aujourd’hui les participants et les témoins d'une cérémonie tres
sacrée : une assemblée solennelle pour traiter de choses célestes. Comme dans le
passé, les saints du monde entier ont jeliné et prié longuement pour recevoir un
déversement de I'Esprit du Seigneur, qui est tellement perceptible ce matin.

« Une assemblée solennelle, comme son nom I'implique, signifie une cérémonie
sacrée, sobre et recueillie au cours de laquelle les saints se réunissent sous la
direction de la Premiére Présidence. Les assemblées solennelles ont trois buts :
la consécration de temples, les instructions particulieres données aux dirigeants de
la prétrise et le soutien d’'un nouveau président de 1'Eglise. Cette session de la
conférence est une assemblée solennelle dont le but est de soutenir le nouveau
président et les autres dirigeants de I'Eglise.



CHAPITRE 3

« Les assemblées solennelles se déroulent selon un modele qui les distingue de
toutes les autres réunions générales dans lesquelles nous soutenons les dirigeants
de I'Eglise. Selon ce modele établi par Joseph Smith, le prophéte, les colleges de la
prétrise, en commengant par la Premiere Présidence, se levent pour manifester en
levant la main leur volonté de soutenir le président de 'Eglise comme prophéte,
voyant et révélateur et de le soutenir par leur confiance, leur foi et leurs prieres. Les
colléges de la prétrise de 1'Eglise le manifestent par leur vote. Puis 'ensemble des
saints se levent pour indiquer leur volonté de faire de méme. Les autres dirigeants
de I'Eglise sont également soutenus dans leurs offices et leurs appels.

« Quand nous soutenons le président de I'Eglise en levant la main, non seulement
nous déclarons reconnaitre devant Dieu qu'il est le détenteur légitime de toutes les
clés de la prétrise ; mais cela signifie également que nous nous engageons envers
Dieu a obéir a toutes les directives et tous les conseils qui nous parviendront par
l'intermédiaire de son prophete. C’est une alliance solennelle.

« Le jour ou I'Eglise fut organisée, le Seigneur donna le commandement suivant :

« ‘Car vous recevrez sa parole [celle du président de I'Eglise], en toute patience et
avec une foi absolue, comme si elle sortait de ma propre bouche.

«'Car, si vous faites ces choses, les portes de I'enfer ne prévaudront pas contre
vous, oui, et le Seigneur Dieu dispersera les pouvoirs des ténébres devant vous et
ébranlera les cieux pour votre bien et pour la gloire de son nom.

«'Car ainsi dit le Seigneur Dieu : C’est lui que j’ai inspiré a faire avancer la cause de
Sion avec une grande puissance pour le bien” (D&A 21:5-7).

« La premiere assemblée solennelle fut tenue dans le temple de Kirtland le 27 mars
1836. Apres la procédure de vote que j’ai décrite, Joseph Smith, le prophete, écrivit :
‘Je prophétisai a tous ceux qui avaient soutenu ces hommes dans leurs divers postes
que le Seigneur les bénirait au nom de Jésus-Christ et que les bénédictions du ciel
descendraient sur eux’ (History of the Church, 2:418).

« Aujourd’hui, en exercant le principe du consentement commun, nous avons
exprimé notre volonté. A quel point cet honneur et cette responsabilité sont-ils
sacrés ? Ils sont tellement sacrés que dans la grande révélation sur la prétrise le
Seigneur a dit que ces choses doivent étre portées ‘devant une assemblée générale
des divers colléges, constituant les autorités spirituelles de I'Eglise’ (D&A 107:32) »

(« Les assemblées solennelles », ['Etoile, janvier 1995, p. 16-17 ; italiques ajoutés).

4



CHAPITRE 3

3.10
Comment nous soutenons le président de I'Eglise

Au terme de I'assemblée solennelle au
cours de laquelle Thomas S. Monson a
été soutenu comme seizieme président
de I'Eglise, Henry B. Eyring, de la
Premiere Présidence, a parlé de la
grande bénédiction que nous avons et
de la promesse que nous faisons
lorsque nous levons la main pour
soutenir nos dirigeants :

« Le peuple de Dieu n’a pas toujours
été digne de I’expérience merveilleuse L’Em des droits liés a notre appartenance a
que nous avons vécue aujourd’hui. I'Eglise est la possibilité de soutenir les
Apres l'ascension du Christ, les apotres
ont continué a exercer les clés qu'il leur
avait laissées. Mais a cause de la désobéissance et de la perte de foi des membres,
les apotres sont morts sans que les clés soient transmises a des successeurs. Nous
appelons cet épisode tragique ‘I’Apostasie’. Si les membres de 1'Eglise de 'époque
avaient eu l'occasion et la volonté d’exercer la foi comme vous aujourd’hui, le
Seigneur n’aurait pas retiré les clés de la prétrise de la terre. Aujourd’hui est donc

personnes appelées a la présider.

un jour qui a une importance historique et éternelle dans I’histoire du monde et
pour les enfants de notre Pere céleste.

« Notre obligation est de rester dignes de la foi nécessaire pour nous acquitter de
notre promesse de soutenir ceux qui ont été appelés. [...] Pour soutenir ceux qui
ont été appelés aujourd’hui, nous devons faire notre examen de conscience,
nous repentir si nécessaire, nous engager a respecter les commandements du
Seigneur et suivre ses serviteurs. Le Seigneur nous avertit que, si nous ne faisons
pas cela, le Saint-Esprit sera retiré, nous perdrons la lumiére que nous avons regue
et nous ne pourrons pas tenir I'engagement que nous avons pris aujourd’hui de
soutenir les serviteurs du Seigneur dans sa véritable Eglise » (« I'Eglise vraie et
vivante », Le Liahona, mai 2008, p. 21).

Points sur lesquels méditer

 En quoi cela peut-il fortifier notre confiance dans le président de I'Eglise de comprendre le processus divinement inspiré de
succession dans la Présidence ?

e Comment la remise des clés de la prétrise au moment de I'ordination d'un nouvel apdtre lance-t-elle le processus de succession ?

o Quelles bénédictions recevons-nous quand nous soutenons le doyen des apdtres comme prophéte et président de I'Eglise ?

Idées de taches

e Alaide de ce chapitre, citez les étapes que le Seigneur a fixées pour le choix d'un nouveau président de I'Eglise. Comment ce
processus démarre-t-il avec le choix d'un nouvel apétre ?

¢ Notez votre réponse aux questions suivantes : Qu'est-ce qui est attendu de nous lorsque nous soutenons un nouveau président de
I'"Eglise ? Comment cela pourrait-il s'appliquer lorsque nous soutenons un évéque ou un autre dirigeant de I'Eglise ?

42



CHAPITRE 3

Expliquez briévement a un ami ou a un membre de votre famille comment le processus inspiré de Dieu pour la succession dans la
Présidence élimine |'ambition, les erreurs et les conflits.

Comment la compréhension du principe de I'ancienneté dans le Collége des douze ap6tres peut-elle affermir votre confiance que
les dirigeants de I'Eglise sont entre les mains du Seigneur et qu'il connait et prépare chaque membre des Douze ? Notez vos
sentiments.

43



CHAPITRE 4

Le Collége de la Premiére
Présidence

Introduction

Le 18 mars 1833, la Premiére Présidence fut officiellement
organisée avec le prophéte Joseph Smith, président, et Sidney
Rigdon et Frederick G. Williams, conseillers (voir History of
the Church, 1:334 ; voir aussi D&A 81:90, y compris les
chapeaux de sections). Des révélations ultérieures fournirent
de plus amples renseignements concernant la Premiére
Présidence, qui forme aujourd’hui le collége de la prétrise le
plus élevé, avec « le droit d'officier dans tous les offices de
I'Eglise » (D&A 107:9 ; voir aussi D&A 124:126).

Le Collége de la Premiere Présidence est composé du
président et, généralement mais pas toujours, de deux
conseillers. Les conseillers sont le plus souvent, mais pas

Commentaire
4.1

toujours, choisis parmi les membres du Collége des douze
apotres. Ces « trois grands prétres présidents [...] forment le
collége de la présidence de I'Eglise » (D&A 107:22). La
responsabilité de diriger le royaume de Dieu sur terre repose
sur eux (voir D&A 90:12-16). Le Seigneur souligne
I'importance de la Premiére Présidence quand il déclare :

« Quiconque me recoit, recoit ceux que j'ai envoyés, la
Premiére Présidence, que je t'ai donnée comme conseillére a
cause de mon nom » (D&A 112:20).

Ce chapitre vous permettra de mieux comprendre comment
la Premiére Présidence gouverne et dirige |'ceuvre du
Seigneur sur la terre.

Un précurseur de la Premiére Présidence dans I'Eglise du Nouveau

Testament

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a
enseigné qu’on trouve le précurseur de

notre College de la Premiere

actuel dans l'organisation de 1'Eglise de
Jésus-Christ du Nouveau Testament :

« Pierre, Jacques et Jean étaient
‘séparés” des autres apdtres et
détenaient une autorité spéciale. Ils
sont les précurseurs du College de la
Premiere Présidence de notre époque.

D’apres ce qui est écrit, il est

Présidence

Etablie en mars 1833, la Premiére Présidence
originelle de I’Eglise de Jésus-Christ des
Saints des Derniers jours comprenait Joseph
Smith, président (au centre) ; Sidney Rigdon,
premier conseiller (a gauche) ; et Frederick G.
Williams, deuxieme conseiller (a droite).

parfaitement clair que ces trois apotres
formaient une telle présidence. [...]

Pour les saints des derniers jours, il est tout a fait évident que ces trois personnes
constituaient une présidence étant donné que tous les trois apparurent a Joseph
Smith, le prophete, et a Oliver Cowdery, et leur conférérent la Prétrise de
Melchisédek » (voir Seek Ye Earnestly, 1970, p.207-208).



CHAPITRE 4

4.2
Création de la Premiére Présidence

Le tableau suivant montre certains des événements relatifs a la création de la
Premiere Présidence :

Date Evénement

6 avril L'Eglise est organisée avec Joseph Smith « appelé par Dieu et ordonné apétre de
1830 Jésus-Christ, pour étre le premier ancien de I'Eglise » ; Oliver Cowdery est « aussi
appelé par Dieu comme ap6tre de Jésus-Christ, pour étre le deuxieme ancien de
I'Eglise » (D&A 20:2-3).

11 Joseph Smith, le prophéte, recoit la révélation rapportée dans Doctrine et
novembre | Alliances 107:59-100 ; les versets 64 a 66 parlent du « président de la Haute Prétrise de
1831 I"Eglise » (voir Robin Scott Jensen, Robert J. Woodford et Steven C. Harper, éds.,

Revelations and Translations : Manuscript Revelation Books, facsimile éd., vol. 1 de la
série Revelations and Translations des Ecrits de Joseph Smith, édités par Dean C. Jessee,
Ronald K. Esplin et Richard Lyman Bushman, 2009, p. 216-219).

25 janvier | « Joseph Smith [est] soutenu et ordonné comme président de la Haute Prétrise » a
1832 I'occasion d’une conférence des anciens, des grands prétres et des membres de I'Eglise
a Amherst, en Ohio (chapeau de la section 75 ; voir aussi le chapeau de la section 82 ;
History of the Church, 1:243, note de bas de page).

Mars Joseph Smith, le prophéte, recoit une révélation sur le role futur de la Premiere

1832 Présidence (voir D&A 81:1-2). « La révélation [...] doit &tre considérée comme un pas
en avant dans I'organisation officielle de la Premiére Présidence, car elle prévoit
spécifiquement la fonction de conseiller au sein de ce conseil et explique la dignité de
cet office » (chapeau de la section 81).

26 avril Au cours d'un « conseil général de I'Eglise » dans le comté de Jackson, Missouri,
1832 « Joseph Smith, le prophéte, fut soutenu comme président de la Haute Prétrise, office
auquel il avait été ordonné précédemment » (chapeau de la section 82).

8 mars Joseph Smith, recoit la révélation qui se trouve dans Doctrine et Alliances 90, « une
1833 nouvelle étape dans la création de la Premiére Présidence » (chapeau de section). Dans
cette révélation, le Seigneur précise que Sidney Rigdon et Frederick G. Williams doivent
occuper les postes de conseillers dans la Premiére Présidence (voir le verset 6).

18 mars Sidney Rigdon et Frederick G. Williams sont mis a part comme conseillers dans la

1833 Premiére Présidence. Joseph Smith, le prophéte, rapporte : « Frére Rigdon exprima le
désir d'étre ordonné ainsi que Frederick G. Williams aux offices auxquels ils avaient été
appelés [...] conformément a la révélation donnée le 8 mars 1833. J'imposai donc les
mains a fréres Sidney et Frederick et les ordonnai a détenir avec moi les clés de ce
dernier royaume et a participer a la Présidence de la Haute Prétrise, au titre de
conseillers » (dans History of the Church, 1:334).

28 mars Joseph Smith, le prophéte, recut la révélation qui se trouve dans Doctrine et Alliances
1835 107:1-58, précisant le role de la Premiére Présidence en tant que collége président de
I'Eglise : « Trois grands prétres présidents de la Prétrise de Melchisédek, choisis par le
corps, désignés et ordonnés a cet office, et soutenus par la confiance, la foi et la priere
de I'Eglise, forment le collége de la présidence de I'Eglise » (D&A 107:22).

4.3
L'autorité de la Premiére Présidence

Les membres de la Premiere Présidence sont les grands prétres présidents sur
I'ensemble de I’Eglise. En tant que telle, la Premiere Présidence est, sur terre,

45



CHAPITRE 4

46

l'autorité supréme dans tous les domaines. Le Seigneur a indiqué 1'étendue de son
autorité lorsqu’il a déclaré :

« Et de plus, en vérité, je vous dis que si, dans les affaires les plus importantes de
I'Eglise et les cas les plus difficiles, la décision de I'évéque ou des juges ne donne
pas satisfaction, l'affaire sera transmise et portée devant le conseil de 1'Eglise,
devant la Présidence de la Haute Prétrise.

« Bt la Présidence du conseil de la Haute Prétrise aura le pouvoir de convoquer
d’autres grands prétres, oui, douze, pour l'aider en qualité de conseillers ; et ainsi la
Présidence de la Haute Prétrise et ses conseillers auront le pouvoir de décider selon
les témoignages, conformément aux lois de I'Eglise.

« Et apres cette décision, I'affaire ne sera plus tenue en mémoire devant le Seigneur,
car ’est 1a le plus haut conseil de I’Eglise de Dieu, et ses décisions dans les
controverses sur les questions spirituelles sont sans appel » (D&A 107:78-80).

Stephen L. Richards (1879-1959)° de la Premiere Présidence a expliqué que la
Premiere Présidence a I'autorité pour interpréter la doctrine :

« Qui, dans I’Eghse, est en droit d’interpréter la doctrine [...] ? Aprés mfire
réflexion, je suis certain qu’il n’existe pas une grande différence d’opinion sur cette
question parmi les membres. Il est tellement bien établi par les révélations regues et
les usages de I'Eglise que le président et ses conseillers sont investis de cette
autorité, que je ne peux pas croire qu'un membre puisse sérieusement la remettre
en question. Selon le langage de la révélation ils (la Présidence) forment ‘un college
[...] pour recevoir les oracles pour I'Eglise entiere’ [D&A 124:126]. Pour ce qui
concerne l'interprétation des lois de Dieu ici-bas, ils constituent la cour
supréme.

« Dans 'exercice de leurs fonctions et des pouvoirs qui leurs sont conférés, ils sont
soumis a une constitution, dont une partie est écrite et 'autre ne l'est pas. La partie
écrite est constituée des Ecritures authentifiées, anciennes et modernes, et des
déclarations enregistrées des prophetes vivants. La partie qui n’est pas écrite, c’est
I’esprit de révélation et I'inspiration divine inhérents a leur appel » (dans
Conference Report, octobre 1938, p. 115-116).



CHAPITRE 4

4.4
Le réle prépondérant du président de I'Eglise

Le 8 mars 1833, le Seigneur informa
Joseph Smith, le prophete, que les
conseillers dans la Premiere Présidence
sont « égaux a toi [le président] dans la
possession des clefs de ce dernier
royaume » (D&A 90:6). Cependant, le
président de 1'Eglise préside ce college
de prétrise et supervise le travail de ses
conseillers.

John A. Widtsoe (1872-1952) du
Collége des Douze apotres a expliqué Joseph F. Smith (au centre) et ses conseillers,
que le président de I’Eglise supervise le John R. Winder (a gauche) et Anthon H. Lund

travail de la Premiere Présidence : (& droite)

« Deux conseillers furent donnés a Joseph Smith, les trois constituant la Premieére
Présidence de I'Eglise. (18 mars 1833.) Cela précédait une révélation du 8 mars
1833 spécifiant que « les oracles seront donnés par ton intermédiaire [Joseph
Smith] a un autre, oui, a I'Eglise’ [D&A 90:4]. La prépondérance du président de
I'Eglise fut maintenue. La question de savoir si les conseillers détenaient le méme
pouvoir que le président fut bientdt débattue parmi le peuple. Que pouvaient faire
les conseillers sans affectation directe du président ? Ces questions furent résolues
lors d’une réunion le 16 janvier 1836. A cette occasion, le prophéte dit : ‘Les Douze
ne sont soumis a personne d’autre si ce n’est la Premiére Présidence, [...] et si je ne
suis pas la, il n’y a pas de Premiere Présidence au-dessus des Douze’ (dans History of the
Church, 2:374 ; italiques ajoutés). Autrement dit, sans président, les conseillers
n’ont aucune autorité. Les conseillers n’ont pas le pouvoir du président et ne
peuvent pas intervenir dans les affaires de ’Eglise sans les directives et le
consentement du président » (Joseph Smith : Seeker after Truth, Prophet of God,
1951, p. 303).

47



CHAPITRE 4

48

4.5
La Premiére Présidence préside sur I'ensemble de I'Eglise

Joseph Fielding Smith (1876-1972)
souligne la fonction de gouvernement
de la Premiére Présidence :

« Nous avons, dans 'Eglise de
Jésus-Christ d’aujourd’hui, le college de
la Premieére Présidence, séparé du
conseil des apotres. C’est sous la
direction de la Premiére Présidence
que les apotres agissent dans tous les
domaines de la prétrise et dans

I'Eglise » (Doctrines du salut, comp.
Bruce R. McConkie, 1956, 3:140).

En tant que « plus haut conseil de
I'Eglise de Dieu » (D&A 107:80), la
Premiére Présidence dirige I'Eglise avec
des prises de position inspirées dans

tous les domaines, Spirituels et Thomas S. Monson (assis) et ses conseillers,
temporels. Joseph Fielding Smith Henry B. Eyring (a gauche) et Dieter F.
(1876_1972) a enseig_né . Uchtdorf (a droite), 2008

« Par révélation le président de I'Eglise a été pourvu de conseillers [voir D&A
107:78-80]. [...]

« Le pouvoir supréme de gouverner 'Eglise est conféré au président avec ses
conseillers. La Premiere Présidence préside tous les conseils, tous les colleges et
toutes les organisations de I'Eglise, avec le pouvoir supréme d’affecter et de
nommer [voir D&A 107:9]. La Premiere Présidence peut déléguer ces pouvoirs
d’affecter, de nommer et de présider aux personnes qu’elle aura choisies et que le
peuple aura soutenues pour représenter la présidence dans le gouvernement de
I'Fglise.

« Les membres de la Premiere Présidence sont les oracles vivants de Dieu, les juges
et les interprétes suprémes de la loi de 1'Eglise. Ils supervisent I'ceuvre de I'Eglise
tout entiere dans toutes les questions de réglement, d’organisation et
d’administration. Aucun aspect de I'activité de 'Eglise n’échappe a leur autorité »
(« The First Presidency and the Council of the Twelve », Improvement Era, novembre
1966, p. 978).

James E. Faust (1920-2007), de la Premiére Présidence, a dit :

« La Premiere Présidence a la responsabilité supréme des affaires du royaume de
Dieu sur la terre. Le Seigneur a dit d’elle :

« "Trois grands prétres présidents de la Prétrise de Melchisédek, choisis par le corps,
désignés et ordonnés a cet office, et soutenus par la confiance, la foi et la priere de
1'Eglise, forment le college de la présidence de I'Eglise. [...]

« "Et la Présidence du conseil de la Haute Prétrise aura le pouvoir de convoquer
d’autres grands prétres, oui, douze, pour l'aider en qualité de conseillers ; et ainsi la



CHAPITRE 4

Présidence de la Haute Prétrise et ses conseillers auront le pouvoir de décider selon
les témoignages, conformément aux lois de I'Eglise’ [D&A 107:22, 79] » (« Les
responsabilités des bergers », L’Etoile, juillet 1995, p. 56).

4.6
L'importance des conseillers dans la Premiére Présidence

Gordon B. Hinckley (président au centre) et ses conseillers, Thomas S. Monson (a gauche) et
James E. Faust (a droite), 2005

William R. Walker, des soixante-dix, a enseigné que la Premiere Présidence est le
modele que les autres présidences dans I'Eglise doivent suivre :

« Nous tous qui faisons partie d'une présidence quelque part dans 'Eglise, nous
devons prendre la Premiére Présidence comme modeéle et exemple a suivre
pour nous acquitter de notre intendance. Nous devons nous efforcer d’étre comme
elle et d’ceuvrer ensemble dans I'amour et 'entente comme elle.

« Gordon B. Hinckley a souvent parlé de I'importance des conseillers. Il a dit : “Sile
Seigneur a mis [des conseillers] ici, c’est qu'il avait une raison’ (Teachings of
Gordon B. Hinckley, 1997, p. 94).

« Le président Hinckley nous a de plus enseigné : “Tous les matins, sauf le lundi, la
Premiere Présidence se réunit (lorsque nous sommes en ville). Je demande a frere
Faust de présenter ses affaires et nous en discutons et prenons une décision. Puis je
demande a frere Monson de présenter ses affaires et nous en discutons et prenons
une décision. Puis je présente les points que je désire présenter et nous en
discutons et prenons une décision. Nous travaillons ensemble. On ne peut pas
diriger seul dans une présidence. Les conseillers sont une chose merveilleuse. Ils

49



CHAPITRE 4

50

vous évitent de faire des erreurs, ils vous aident a faire ce qui est bien’ (Teachings of
Gordon B. Hinckley, p. 95 ; voir aussi « Le salut est dans [les] conseillers », L’Etoile,
janvier 1991, 46, 51-52).

« Un conseiller de Joseph F. Smith a un jour décrit comment la Premiére Présidence
délibérait : ‘Lorsqu’un cas était soumis (au président de 'Eglise), ses conseillers et
lui en discutaient et ['étudiaient soigneusement jusqu’a ce qu'ils arrivent a la méme
conclusion’ (Anthon H. Lund, dans Conference Report, juin 1919, p. 19; italiques
ajoutés).

« Il devrait en étre ainsi dans les présidences.

« Les révélations nous enseignent que nous devons prendre nos décisions dans les
colleges et les présidences ‘en toute justice, en sainteté, avec humilité de coeur,
douceur et longanimité, avec foi, vertu, connaissance, tempérance, patience,
divinité, amour fraternel et charité” (D&A 107:30).

« Le Seigneur nous a donné le modele » (« Trois grands prétres présidents », Le
Liahona, mai 2008, p. 39 ; italiques ajoutés).

4.7
Les conseillers poursuivent I'ceuvre de la Premiére Présidence si le président
est malade

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué comment l'ceuvre de la
Premiere Présidence se poursuit méme
lorsque le président de 1'Eglise est
malade ou dans l'incapacité de
s’acquitter de ses devoirs :

« Quand le président est malade ou
n’est pas en mesure d’effectuer sa tache
totalement dans tous les devoirs de son
office, ses deux conseillers fonctionnent
ensemble comme un Col]ége de la Spencer W. Kimball et Marion G. Romney
Premiére Présidence. Ils s’occupent étant malades, Gordon B. Hinckley était

du travail quotidien de la Présidence. parfois assis seul a la conférence générale.
Dans des circonstances exceptionnelles,

quand un seul est en mesure d’effectuer ce qui est a faire, il peut agir avec 'autorité
de l'office de la Présidence comme cela est établi dans les Doctrine et Alliances a la
section 102, aux versets 10 et 11 » (« Dieu est a la barre », L'Etoile, juillet

1994, p. 61).

Trois ans et demi plus t6t, Gordon B. Hinckley a raconté son expérience
personnelle de conseiller de deux présidents de I'Eglise qui étaient longtemps
malades :

« Pendant la maladie du président Kimball, la santé du président Tanner s’est
dégradée et il est mort. Le président Romney a été appelé comme premier
conseiller, et j’ai été appelé comme deuxieme conseiller du président Kimball.
Ensuite, le président Romney est tombé malade, me laissant ainsi un fardeau de
responsabilité presque écrasant. J’ai souvent discuté avec mes fréres des Douze, et



CHAPITRE 4

je ne leur exprimerai jamais assez ma reconnaissance pour leur compréhension et
pour la sagesse de leur jugement. La ot il y avait des régles bien établies, nous
avons agi. Mais nous n’avons annoncé ou appliqué aucune regle nouvelle, et
aucune modalité importante n’a été changée sans consulter le président Kimball,
sans lui présenter le sujet, ni sans recevoir son consentement et son approbation
complets.

« Dans ces conditions, quand j’allais le voir, j'emmenais toujours un secrétaire avec
moi pour qu’il consigne en détail notre conversation. Je peux vous assurer, mes
freéres bien-aimés, que je n’ai jamais pris sciemment le pas sur mon supérieur
hiérarchique et que je n’ai jamais eu le désir de prendre le pas sur lui dans les regles
ou les instructions de I'Eglise. Je savais qu'il était le prophete choisi a cette époque
par le Seigneur. Méme si j’avais aussi été soutenu comme prophéte, voyant et
révélateur, avec mes freres des Douze, je savais malgré tout qu’aucun de nous
n’était le président de I'Eglise. Je savais que le Seigneur avait ses raisons de
prolonger la vie du président Kimball, et j’avais une foi totale que ce sursis avait
une raison, dans la sagesse de celui qui est plus sage qu’aucun homme.

« En novembre 1985, le président Kimball est décédé et Ezra Taft Benson, alors
président du Conseil des Douze, a été soutenu a I'unanimité comme président de
I'Eglise, comme prophéte, voyant et révélateur. Il a choisi ses conseillers, et je vous
assure que nous avons bien travaillé ensemble et en harmonie et que cela a été une
expérience extrémement enrichissante.

« Le président Benson a maintenant quatre-vingt-onze ans et n’a plus la force et la
vitalité qu’il avait jadis en abondance. Frére Monson et moi, ses conseillers, nous
faisons comme il a été fait auparavant : nous faisons avancer I'ceuvre de 1'glise
tout en veillant bien a ne pas prendre le pas sur le président, ni nous départir de
quelque maniere que ce soit de regles établies depuis longtemps sans qu'il en ait
connaissance ni sans son approbation compleéte » (« Le salut est dans [les]
conseillers », L'Etoile, janvier 1991, p. 51-52).

4.8
Un exemple des activités courantes de la Premiére Présidence

En 1979, N. Eldon Tanner (1898-1982),
qui a été conseiller de quatre présidents
de I'Eglise, a donné une description
détaillée des activités courantes de la
Premiere Présidence a cette époque.
Bien que les agendas puissent varier
avec chaque administration et que
certains détails ne soient plus
d’actualité, sa description donne une
bonne idée des nombreuses
responsabilités de la Premiere

Les bureaux des membres de la Premiére

Présidence : Présidence sont situés dans le batiment

N administratif de I'Eglise & Salt Lake City,

« Tout ce qui reléve de Utah 9 v
en Utah.

'administration de ’'Eglise tombe

51



CHAPITRE 4

52

sous la direction de la Premiere Présidence, et les affaires sont généralement
divisées en trois catégories :

« Premiérement, celles qui sont directement administrées par la Premiere
Présidence ; deuxiemement, les affaires ecclésiastiques administrées par les Douze
sous la direction de la Premiere Présidence ; et troisiemement, les affaires
temporelles administrées par I'Episcopat président comme cela lui est confié par la
Premieére Présidence.

« Laissez-moi citer certaines des choses administrées directement par la Premiere
Présidence : les conférences interrégionales ; les assemblées solennelles ; les
départements du budget, éducatif, historique et du personnel ; les temples ; les
apurements ; le Conseil de coordination et les services d’entraide. [...]

«[...] Dans des réunions qui sont prévues régulierement, la Premiere Présidence se
réunit tous les mardis, mercredis, jeudis et vendredis a 8 heures avec un secrétaire
qui fait un compte rendu complet de tout ce qui se passe. Ces discussions
comprennent la correspondance qui a été adressée a la Premiére Présidence, elle
contient presque tout depuis des questions sur les oreilles percées jusqu’aux appels
a des demandes d’excommunication par les présidences de pieu et grands conseils.
Il'y a aussi des questions sur les principes vestimentaires et de présentation, sur
I'hypnotisme, le respect du jour de sabbat, l'interprétation des Fcritures, les cours
de formation de la sensibilité, les scellements, les plaintes contre les officiers locaux,
la réincarnation, le don de parties du corps a la science ou a d’autres personnes,
l'incinération, les transplantations d’organes, les affaires légales et une infinité
d’autres.

« Ses décisions concernent aussi le choix de nouvelles présidences de temple,
quand et ot de nouveaux temples devraient étre construits, et d’autres sujets qui
doivent étre discutés lors des réunions avec le Conseil des douze apdtres et avec
I'Episcopat président. Elle prévoit aussi les assemblées solennelles et les
conférences interrégionales tenues dans le monde entier.

« Le mardi matin a 10 heures, elle se réunit avec le Comité des dépenses. [...] C'est
la que les directeurs des différents départements soumettent leurs demandes de
dépenses et que les attributions de fonds sont faites. Des fonds seront par exemple
demandés par le Département des biens immeubles pour I'acquisition de terrains
et de batiments comme les centres de pieu ou de paroisse, les foyers de mission, les
centres d’accueil pour les visiteurs et ainsi de suite, ou on discutera du cott de
I'entretien. I'Episcopat président présente aussi les demandes pour les dépenses
concernant les projets d’entraide.

« Le mercredi, les réunions de la Premiere Présidence servent a entendre les
comptes rendus des directeurs des différents départements qui viennent
directement sous la Premiére Présidence, comme le Département historique, le
Département du personnel et le Département des communications publiques. Des
rendez-vous sont aussi prévus pour des visiteurs importants le mercredi matin
quand c’est possible. [...]

« Une fois par mois, le mercredi, la Premiére Présidence se réunit avec le Bureau
d’éducation de I'Eglise et le Conseil d’administration pour traiter de toutes les
questions ayant trait aux universités et aux colleges, instituts, séminaires et autres



CHAPITRE 4

écoles de I'Eglise. Elle se réunit également, un mercredi de chaque mois, avec le
Conseil de coordination. [...] Ils discutent et prennent des décisions a propos de
regles, de modalités et de questions d’administration pour assurer que toutes les
divisions de responsabilité soient proprement clarifiées et coordonnées. Apres cela,
ils se rencontrent avec le Comité des services d’entraide. [...]

Le jeudi matin a 10 heures, les membres de la Premiere Présidence se joignent au
Conseil des Douze dans la salle haute du temple ot les Douze ont été réunis
depuis 8 heures. C’est dans cette salle que les dirigeants de I'Eglise ont été dirigés
par le Seigneur depuis que le temple est terminé. On y ressent un esprit spécial et
parfois la présence de certains de ces grands dirigeants d’autrefois. Aux murs sont
accrochés les portraits des douze présidents de 1'Eglise et aussi de Hyrum, le
patriarche. Il y a aussi des tableaux représentant le Sauveur a la mer de Galilée, la
ot il a appelé certains de ses apdtres, et d’autres de sa crucifixion et de son
ascension. On nous rappelle ici les nombreux grands dirigeants qui se sont assis
dans cette salle de conseil et otl, sous la direction du Seigneur, de grandes décisions
furent prises.

Quand la Premiere Présidence entre dans cette salle a dix heures le jeudi matin,
nous serrons la main de tous les membres des Douze, puis nous nous changeons
pour porter nos vétements du temple. Nous chantons, nous nous agenotuillons en
priere, puis nous nous réunissons en un cercle de priere a 'autel, aprés quoi nous
remettons nos vétements de ville.

« Apres avoir discuté du compte rendu
de la réunion précédente, nous nous
penchons sur les sujets suivants :
approbation de changements dans les
épiscopats comme recommandé par les
présidents de pieu, discutés auparavant
pendant la réunion des Douze [...];
changements dans l’organisation des
pieux, paroisses, missions et temples
dans toute 'Eglise, y compris les
questions relatives aux limites et aux
officiers ; officiers et administration des

Quand Jésus a demandé a Pierre :

« M"aimes-tu plus que [...] ceux-ci ? » (Jean
21:15), cela illustrait le sacrifice auquel les

apotres consentent en faveur de I'Eglise.
organisations auxiliaires ; sujets

proposés par les dirigeants des différents départements ; et nos comptes rendus des
conférences de pieu et d’autres activités au cours de la semaine, tels que
enterrements, engagements oraux, etc. C'est dans ce groupe que tout changement
administratif ou de regles est considéré et approuvé et devient ensuite la regle
officielle de I’Eglise. [...]

Le premier jeudi de chaque mois, la Premiére Présidence se réunit avec toutes les
Autorités générales : les membres des Douze, les soixante-dix et I'Episcopat
président. Lors de cette réunion, tout le monde est averti de tous les changements
dans les programmes et les modalités et instruit de ses devoirs et responsabilités.
Le président appelle les membres a rendre témoignage apres quoi, nous revétons
tous nos vétements du temple, prenons la Sainte-Cene et faisons un cercle de
priére avec tous les membres présents. A la fin de la priere, tout le monde part sauf

53



CHAPITRE 4

54

la Premieére Présidence et le Conseil des Douze ; ceux qui restent remettent leurs
vétements de ville et poursuivent avec les affaires régulieres des réunions du jeudi.
Un secrétaire enregistre et dresse un rapport de tout ce qui est dit et fait.

«[...] Le vendredi, & 9 heures, I'Episcopat président se réunit avec la Premiére
Présidence pour rendre compte et discuter des affaires touchant ’administration »
(« Ladministration de 'Eglise », L'Ftoile, mai 1980, p. 71-78 ).

4.9
L'interprétation doctrinale est la prérogative et la responsabilité de la
Premiére Présidence

La Premiere Présidence est I'autorité
supréme en matiére d'interprétation
doctrinale dans I'Eglise. Ezra Taft
Benson (1899-1994) a expliqué :

« 'interprétation doctrinale est
réservée a la Premiere Présidence. Le
Seigneur lui a confié cette intendance
par révélation. Aucun instructeur n’a le
droit d’interpréter la doctrine pour les
membres de 1'Eglise » (« The Gospel
Teacher and His Message », dans
Charge to Religious Educators, 2e éd.,
1982, p. 51-52).

L. Tom Perry (1922-2015), du College
des douze apbdtres, a expliqué que les
autres Autorités générales se réferent a

la Premiére Présidence pour toute ' o

interprétation doctrinale : George Albert Smith (au centre) et ses
conseillers, J. Reuben Clark, fils (a gauche) et

« Le Seigneur a bien compris la David 0. McKay (2 droite)

nécessité de garder la pureté de sa

doctrine et que la certitude de son

interprétation ne peut venir que d'une source. Il nous est bien sfir recommandé
d’étudier et d’acquérir autant de connaissance que possible ici-bas. On nous
encourage a parler les uns avec les autres et a échanger des idées pour approfondir
notre compréhension. Cependant, le Seigneur n’a qu'une source pour déclarer sa
doctrine fondamentale. Méme en tant qu’Autorités générales de I'Eglise, nos
instructions sont : ‘De manieére a préserver 'unité de doctrine et d’interprétation
des regles, il est demandé de se référer au bureau de la Premiere Présidence pour
toute considération et réponses a quelque doctrine ou question qui ne sont pas
clairement définies dans les Ecritures ou dans le Manuel d'instructions générales.

« Ainsi, les conlflits, la confusion et les opinions divergentes seront éliminés »
(« Suivez la voix du prophéte », L'Etoile, janvier 1995, p. 22).

James E. Faust (1920-2007), de la Premiere Présidence, a déclaré :

« Qui doit déclarer la doctrine de 1'Eglise ? IT est bien établi par la révélation et par
la pratique que le président actuel de 1'Eglise et ses conseillers ont les clés de la



CHAPITRE 4

propagation de la doctrine de 'Eglise. /investiture de cette autorité vient de la
révélation. La présidence constitue ‘un college [...] pour recevoir les oracles pour
I’Eglise entiere’ (D&A 124:126) » (« La vie abondante », L'Etoile, avril 1986, p-7).

4.10
Ce que dit la Premiére Présidence est Ecriture

Marion G. Romney (1897-1988), de la
Premiere Présidence, a enseigné que la
Premiere Présidence prononce les
paroles que Jésus-Christ déclarerait s'il
était ici en personne :

« Aujourd’hui, le Seigneur révele sa
volonté a tous les habitants de la terre,
et en particulier aux membres de
I'Eglise, & propos des questions qui se
posent a notre époque, par
l'intermédiaire des prophétes vivants, a
commencer par la Premiere Présidence.
Ce qu'ils disent en tant que présidence
est ce que le Seigneur dirait s'il était ici
en personne. C'est la le rocher sur
lequel est fondé le mormonisme. [...]
Lorsque I'on a demandeé a Joseph Joseph Fielding Smith (assis) avec ses
Smith, le prophete, la différence entre conseillers, N. Eldon Tanner (3 gauche) et
I'Eglise des saints des derniers jours et Harold B. Lee (a droite), 1970

les Eglises sectaires du monde, il a dit :

‘Nous avons le Saint-Esprit.” Ce qu'il voulait dire par la, c’est que par le pouvoir du
Saint-Esprit, la volonté de notre Pere est révélée aux dirigeants de cette Eglise. Je le
répete donc : ce que la présidence dit en tant que présidence est ce que le
Seigneur dirait s"il était ici, et c’est Ecriture. Cela doit étre étudié, compris et
suivi, tout comme les révélations des Doctrine et Alliances et d’autres Ecritures.
Ceux qui font ainsi n'interpréteront pas ce que la présidence dit comme étant
inspiré par un parti pris politique ou par 1'égoisme ; ils ne diront pas non plus que
les Freres ne sont pas informés de la situation des personnes concernées par leurs
conseils, ni que leurs conseils sont inacceptables parce qu’ils ne sont pas précédés
de la mention : ‘Ainsi dit le Seigneur’.

« Ceux qui, par la priere fervente et I'étude zélée, s'informent de ce que disent ces
prophetes vivants et agissent en conséquence, seront visités par 1'Esprit du
Seigneur et sauront par 'esprit de révélation qu’ils expriment la volonté du Pere »
(dans Conference Report, avril 1945, p. 90).

4.1

Les membres de I'Eglise doivent soutenir la Premiére Présidence

Les Ecritures enseignent que « la confiance, la foi et la priere de I'Eglise »
soutiennent la Premiere Présidence (D&A 107:22). Nous avons 'obligation sacrée
de soutenir la Premiére Présidence de 1'Eglise.

55



CHAPITRE 4

56

Alors qu'il était conseiller de Joseph Fielding Smith, Harold B. Lee (1899-1973) a
parlé de la maniere dont les conseillers dans la Premiére Présidence et 'ensemble
des membres de I'Eglise soutiennent le président de 1'Eglise :

« En réfléchissant au role de conseiller du président Tanner et de moi-méme, je me
suis rappelé une période de la vie de Moise oti les ennemis de 'Eglise de cette
époque étaient identiques a ceux d’aujourd’hui. Ils menagaient de vaincre, de
détruire et de faire cesser I'ceuvre de 'Eglise. Tant que Moise se tenait assis sur une
colline, élevant le baton de son autorité, ou les clés de sa prétrise, Israél triomphait
de ses ennemis ; mais, au fil de la journée, ses mains s’alourdirent et s’affaisserent a
ses cOtés. Alors ils soutinrent ses mains en 'air pour qu’elles ne faiblissent pas et
que le baton ne s’abaisse pas. Il fut soutenu afin que les ennemis de 1'Eglise ne
triomphent pas des saints du Dieu Trés-Haut. (Voir Exode 17:8-12.)

« Je pense que c’est le role que le président Tanner et moi-méme devons jouer. Les
mains du président Smith peuvent se fatiguer. Parfois, elles peuvent avoir tendance
a s’affaisser a cause de ses lourdes responsabilités ; mais tant que nous soutenons
ses mains et qu’a ses cdtés, nous dirigeons sous son autorité, les portes de I'enfer
ne prévaudront ni sur vous ni sur Israél. Votre sécurité et la nétre dépend de notre
obéissance a ceux que le Seigneur a nommés pour présider son Eglise. [...]

« Gardons les yeux rivés sur le président de 'Eglise et soutenons ses mains ainsi
que le président Tanner et moi-méme continuerons de le faire » (dans Conference
Report, octobre 1970, p. 153 ; ou Improvement Era, décembre 1970, p. 126-127).

Alors qu'il était membre du College des douze apotres, George Albert Smith
(1870-1951) a expliqué I'obligation que nous avons lorsque nous soutenons la
Premiere Présidence :

« Je me réjouis aujourd’hui qu'il me soit permis de vous retrouver a I'occasion de
cette conférence générale et qu'il me soit permis de lever la main pour soutenir les
personnes que notre Pere céleste a appelées pour nous présider. Ce doit étre une
source de force pour le président de I'Eglise de regarder le visage de milliers
d’hommes et de femmes honnétes et de les observer lorsqu’ils levent la main, en
signe d’alliance avec notre Pere céleste, pour le soutenir a I'office de président de
cette grande Eglise auquel il a été appelé. Lorsque nous levons la main dans cette
situation, l'obligation que nous contractons est des plus sacrées. Cela ne signifie
pas que nous continuerons tranquillement de suivre notre chemin et que nous
sommes disposés a laisser le prophete du Seigneur diriger cette ceuvre. Cela
signifie, si je comprends l’obligation que j’ai acceptée lorsque j'ai levé la main, que
nous le soutiendrons, que nous prierons pour lui, que nous défendrons sa
réputation et que nous nous efforcerons de suivre les instructions que le Seigneur
lui demandera de nous donner tant qu'il restera a ce poste. C’est donc un pouvoir
de force qui s’est élevé aujourd’hui en faveur de notre président bien-aimé [...] et
de ses conseillers, lorsque nous avons voté pour eux dans cette assemblée
solennelle » (dans Conference Report, juin 1919, p. 40).



CHAPITRE 4

Boyd K. Packer (1924-2015), président
du College des douze apbtres, a
comparé les membres de la Premiere
Présidence a de grands pics
montagneux et a incité les membres de
I'Eglise a les soutenir :

« Au nord [de Salt Lake City], dans la
chalne des Wasatch, il y a trois pics
montagneux. Le poete les appellerait de
puissantes pyramides de pierre. Celle
du centre, la plus haute des trois, est, la
carte vous le dira, Willard Peak. Mais les
pionniers les ont appelés ‘La
présidence’. Si vous allez a Willard,

. : o
Comme ces pics au-dessus de Willard, en
Utah, les membres de la Premiere Présidence
sont « de puissantes pyramides de pierre ».

regardez vers l'est, levez les yeux bien haut et vous trouverez ‘la présidence’.

Le Seigneur soit loué pour la présidence. Comme ces pics, elle se dresse avec rien
au-dessus d’elle que les cieux. Elle a besoin de notre vote de soutien. On est parfois
solitaire dans ces appels élevés de dirigeants, car leur appel n’est pas de plaire a
I'homme, mais de plaire au Seigneur. Que Dieu bénisse ces trois hommes grands et
bons » (« L'Esprit rend témoignage, L'Etoile, janvier 1972, p. 12).

4.12

Les membres de I'Eglise doivent se tourner vers la Premiére Présidence pour

recevoir leurs instructions

Joseph Smith (1805-1844) a enseigné
que « les présidents ou [Premiere]
Présidence dirigent I'Eglise, et les
révélations de la volonté de Dieu,
faites a I’Eglise, doivent étre données
par l'intermédiaire de la Présidence.
Tel est 'ordre des cieux et le pouvoir et
le droit sacré de cette Prétrise » (dans
History of the Church, 2:477). 11 a
également exhorté les membres de
I'Eglise a « faire la connaissance de ces
hommes. [...] Tournez-vous vers la
Présidence et recevez ses instructions »
(dans History of the Church, 3:391).

Les enseignements de la Premiere
Présidence sont facilement accessibles
aux membres de I'Eglise. Les magazines
mensuels de I'Eglise contiennent
régulierement des discours de membres
de la Premieére Présidence. De méme,
on trouve sur le site Internet de 1'Eglise,
lds.org, des messages provenant
d’autres Autorités générales de 1'Fglise.

Thomas S. Monson et les membres de la

Premiére Présidence et du Collége des douze
apotres quittent I'estrade a la fin d’une
session de conférence générale

57



CHAPITRE 4

58

4.13
Les personnes qui suivent la Premiére Présidence ne s'égareront jamais et
hériteront la gloire éternelle

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a fait la promesse suivante aux personnes qui
suivent les recommandations de la Premiere Présidence :

« Je témoigne que si nous regardons vers la Premiere Présidence et suivons ses
instructions, aucun pouvoir sur la terre ne peut arréter ou changer notre orientation
en tant qu'Eglise et, a titre individuel, nous obtiendrons la paix dans cette vie et
nous hériterons de la gloire éternelle dans le monde a venir » (« Les clés éternelles
et le droit de présider », L'Etoile, mars 1973, p. 108).

Apres avoir cité cette déclaration de Joseph Fielding Smith, Mark E. Petersen
(1900-1984), du College des douze apotres, a fait remarquer que « d’autres
présidents avant lui avaient déja dit que si nous suivions les conseils de la Premieére
Présidence, nous ne nous égarerions jamais ni n’apostasierions de la vérité » (The
Salt and the Savor, 1976, p. 29).

Points sur lesquels méditer

Quel est I'intérét pour I'Eglise d'étre dirigée par une Premiére Présidence et non par un président seul ?

Que signifie recevoir la Premiére Présidence (voir D&A 112:20) ? En qualité de membre de I'Eglise, que pouvez-vous faire pour
mieux soutenir la Premiére Présidence par « la confiance, la foi et la priére » (D&A 107:22) ?

Idées de taches

Dressez la liste des responsabilités de la Premiére Présidence telles qu’elles sont enseignées dans les Ecritures et dans les
commentaires de ce chapitre.

Dressez la liste des bénédictions promises aux personnes qui suivent la Premiére Présidence. Elaborez un programme qui vous
permettra d'étudier plus fréquemment les paroles de la Premiére Présidence.

Lisez les discours donnés par les membres de la Premiére Présidence dans le numéro de conférence générale le plus récent du
Liahona. Relevez les déclarations qui s'appliquent spécifiquement a votre vie.



CHAPITRE 5
Le Collége des
douze ap6tres

Introduction

A propos de ses fréres du collége, Boyd K. Packer
(1924-2015), du Collége des douze apdtres, a dit :

« Les Douze vivants sont des personnes tout a fait ordinaires.
Tout comme les Douze originels, ils ne sont pas des
personnalités spectaculaires, mais collectivement les Douze
sont un pouvoir.

« Nous avons exercé toutes sortes de métiers. Nous sommes
des scientifiques, des hommes de loi, des enseignants.

« Frére Nelson a été un pionnier de la chirurgie cardiaque. Il a
effectué des milliers d'interventions chirurgicales. [...]

« Plusieurs dans ce collége ont été militaires : un marin, des
fusiliers marins, des pilotes.

« lls ont détenu divers postes dans I'Eglise : instructeurs au
foyer, instructeurs, missionnaires, présidents de collége,
évéques, présidents de pieu, présidents de mission et, ce qui
est le plus important, maris et péres.

« Ce sont tous des gens qui étudient et enseignent |'Evangile
de Jésus-Christ. Ce qui nous unit, c'est notre amour du
Sauveur et des enfants de son Pére et notre témoignage qu'il

est a la téte de I'Eglise.

« Quasiment tous les Douze ont connu d’humbles débuts,
comme c'était le cas du Christ quand il était ici. Les Douze
vivants sont soudés les uns aux autres dans le ministére de
I'Evangile de Jésus-Christ. Quand I'appel lui est venu, chacun
d'eux a déposé ses filets, pour ainsi dire, et a suivi le
Seigneur.

On se rappelle cette phrase du président Kimball : ‘Ma vie est
comme mes chaussures : elle est faite pour étre usée dans le

service." Cela s'applique a tous les membres des Douze. Nous
nous usons aussi au service du Seigneur et nous le faisons de
bon cceur » (« Les Douze », Le Liahona, mai 2008, p. 85-86 ;

voir aussi Enseignements des présidents de |’Eglise :

Spencer W. Kimball, 2006, p. xxxviii).

En étudiant ce chapitre, cherchez a affermir votre témoignage
des apdtres en découvrant leurs roles et leurs responsabilités.
lls dirigent I'Eglise par I'autorité des clés sacrées de la
prétrise qui les autorisent & précher I'Evangile au monde et &
&tre des témoins spéciaux de Jésus-Christ.

Commentaire

5.1
Les apétres font partie du fondement de la véritable Eglise du Seigneur

L'apotre Paul a enseigné que les saints fideles sont « de la maison de Dieu; [ils ont]
été édifiés sur le fondement des apotres et des propheétes, Jésus-Christ
lui-méme étant la pierre angulaire » (Ephésiens 2:19-20 ; italiques ajoutés).

Dans une proclamation du 6 avril 1980, la Premiére Présidence et le College des
douze apotres ont déclaré :

« Nous affirmons solennellement que I'Eglise de Jésus-Christ des Saints des
Derniers Jours est effectivement le rétablissement de 1'Eglise établie par le Fils de
Dieu, quand, dans la condition mortelle, il a organisé son ceuvre sur la terre ;
qu’elle porte son nom sacré, Jésus-Christ ; qu’elle est édifiée sur un fondement
d’apdtres et de prophetes, et qu'il en est la pierre d’angle principale »

(« Proclamation », L'’Etoile, octobre 1980, p. 93).

59



CHAPITRE 5

60

5.2
Les apotres savent et rendent un témoignage spécial que Jésus est le Christ

k-
¥
¥

—— e =

e

Le College des douze apotres, 1979

Harold B. Lee (1899-1973) a raconté une situation dans laquelle il a aidé deux
missionnaires a comprendre que le témoignage qu'un apdtre a de Jésus-Christ est
quelque chose de bien réel :

«Il'y a quelques années, deux missionnaires sont venus me trouver avec ce qui leur
paraissait étre une question tres difficile. Un jeune pasteur méthodiste s’était
moqué d’eux quand ils avaient dit que les apotres étaient nécessaires aujourd’hui
pour que la véritable Eglise existe ici-bas. Et ils disaient que le pasteur avait ajouté :
‘Vous rendez-vous compte que lorsqu’ils se sont réunis pour choisir quelqu'un pour
occuper le poste laissé vacant par la mort de Judas, les apbtres ont dit que ce devait
étre quelqu’un qui les avait accompagnés et qui avait été témoin de tout ce qui
concernait la mission et la résurrection du Seigneur ? Comment pouvez-vous
prétendre que vous avez des apotres si c’est la condition qu'ils doivent remplir ?’

« Ces jeunes gens ont donc dit : ‘Que devons-nous répondre ?’

Je leur ai dit : ‘Retournez voir votre ami pasteur et posez-lui deux questions.
Premierement, comment I'apotre Paul a-t-il recu ce qui était nécessaire pour étre
appelé apotre ? Il ne connaissait pas le Seigneur ; il ne "avait pas connu
personnellement. Il n"avait pas accompagné les apotres. Il n’avait pas été témoin du
ministere ni de la résurrection du Seigneur. Comment avait-il eu un témoignage
suffisant pour étre ap6tre ? Et maintenant, posez-lui cette deuxieme question :
Comment sait-il que tous ceux qui sont apotres aujourd’hui n’ont pas, eux aussi,
recu ce témoignage ?



CHAPITRE 5

« Je vous témoigne que ceux qui détiennent un appel apostolique peuvent savoir et
savent vraiment que la mission du Seigneur est réelle » (Stand Ye in Holy Places,
1974, p. 64-65).

Les apdtres savent avec certitude par révélation personnelle que Jésus est le Christ
et quil vit en tant qu’étre ressuscité. Les Ecritures expliquent que « les apdtres
rendaient avec beaucoup de force témoignage de la résurrection du Seigneur
Jésus » (Actes 4:33). Joseph F. Smith (1838-1918) a expliqué la nature sacrée de
leur appel :

« Ces douze disciples du Christ sont censés étre des témoins oculaires et
auriculaires de la mission divine de Jésus-Christ. Il leur est impossible de dire : je
crois, simplement ; je I’ai accepté simplement parce que j'y crois. Lisez la révélation,
le Seigneur nous informe qu’ils doivent savoir, ils doivent acquérir la connaissance
pour eux-mémes. Pour eux, cela doit étre comme s'ils avaient vu de leurs yeux et
entendu de leurs oreilles et ils connaissent la vérité. Leur mission consiste a
témoigner de Jésus-Christ, de lui crucifié, ressuscité des morts, et revétu
maintenant d'un immense pouvoir, a la droite de Dieu, le Sauveur du monde. C'est
leur mission et leur devoir de précher la doctrine et la vérité au monde et de
s’assurer qu’elles le soient » (dans Conference Report, avril 1916, p. 6).

Dans Doctrine et Alliances 107:23, nous
lisons : « Les douze conseillers
voyageurs sont appelés a étre les douze
apotres, ou témoins spéciaux du nom
du Christ dans le monde entier. »

Boyd K. Packer (1924-2015), président
du College des douze apbtres, a parlé
de la nature sacrée d'un témoignage
apostolique de Jésus-Christ :

« De temps en temps, pendant 'année
écoulée, on m’a posé une question. Elle
se présente ordinairement comme une
question curieuse, presque vaine, sur les

qualifications requises pour étre témoin | —— :

du Christ. Cette question est : ’

‘L'avez-vous vu ?’
Les apotres savent que Jésus est le Christ.

« C’est une question que je n’ai jamais
posée a quelqu’un d’autre. Je n’ai pas
posé cette question a mes freres du
College, pensant que ce serait si sacré et si personnel qu’on devrait avoir une
inspiration spéciale, en fait une autorisation, ne f(it-ce que pour la poser.

«1l'y a des choses qui sont trop sacrées pour qu’on en discute. [...]

« Iy en a qui entendent rendre témoignage dans 1'Eglise par des gens détenant des
postes élevés et par des membres des paroisses et des branches, qui utilisent tous
les mémes mots : ‘Je sais que Dieu vit, je sais que Jésus est le Christ’, et qui
demandent : “Pourquoi ne peut-on pas le dire plus clairement ? Pourquoi ne

61



CHAPITRE 5

62

sont-ils pas plus explicites et plus descriptifs ? Les apotres ne peuvent-ils en dire
davantage ?’

Notre témoignage personnel devient semblable a I'expérience sacrée du temple. I
est sacré, et quand nous avons 'habitude de 'exprimer, nous le disons de la méme
fagon, nous utilisons tous les mémes mots. Les apotres le disent dans les mémes
termes a la Primaire ou aux jeunes de I'Ecole du Dimanche. “Je sais que Dieu vit et
je sais que Jésus est le Christ.” [...]

«J'al dit qu’il y avait une question qu’on ne pouvait prendre a la [égere et a laquelle
on ne pouvait répondre sans l'inspiration de ’Esprit. Je n’ai pas posé cette question
aux autres, mais je les ai entendu y répondre, mais pas quand on le leur demandait.
Ils y ont répondu sous I'inspiration de 1'Esprit, en des occasions sacrées, quand
‘I"Esprit rend témoignage’. (D&A 1:39.)

«J'al entendu un de mes freres déclarer : ‘Je sais, par des expériences trop sacrées
pour que je les raconte, que Jésus est le Christ.”

«J'en ai entendu un autre témoigner : ‘Je sais que Dieu vit ; je sais que le Seigneur
vit. Mieux encore, je connais le Seigneur.’

« Ce n’était pas leurs paroles qui détenaient le sens ou le pouvoir. C’était I'Esprit.
‘[...] car, lorsqu'un homme parle par le pouvoir du Saint-Esprit, le pouvoir du
Saint-Esprit porte ses paroles dans le coeur des enfants des hommes.” (2 Néphi
33:1.)

« Je parle de ce sujet avec humilité, avec le sentiment constant que je suis a tous
égards le moindre de ceux qui sont appelés a ce saint office. [...]

« Je me demande maintenant avec vous pourquoi quelqu’un comme moi est appelé
au saint apostolat. Il me manque tant de qualifications. Il y a tant de choses qui
manquent dans mon effort pour servir. Et en y réfléchissant, je suis arrivé qu’a une
seule chose, une seule qualification qui puisse me justifier, c’est que j’ai ce
témoignage-la.

« Je vous proclame que je sais que Jésus est le Christ. Je sais qu'il vit. Il est né au
midi des temps. Il a enseigné son Evangile, a été jugé et crucifié. Il s’est levé le
troisiéme jour. Il était les prémices de la résurrection. Il a un corps de chair et d’os.
J’en rends témoignage. Je suis témoin de lui » (« L'Esprit rend témoignage »,
L'Etoile, janvier 1972, p. 12-13).

Howard W. Hunter (1907-1995) a rendu son témoignage apostolique :

« Ayant été ordonné apdtre et en qualité de témoin particulier du Christ, je vous
rends solennellement témoignage que Jésus-Christ est réellement le Fils de Dieu. Il
est le Messie dont parlaient les prophetes de I’Ancien Testament. Il est I'espoir
d’Israél dont les enfants d’Abraham, d’Isaac et de Jacob ont demandé la venue en
priant tout au long de siecles de culte comme cela leur avait été prescrit.

« Jésus est le Fils bien-aimé qui s’est soumis a la volonté de son Pere en étant
baptisé par Jean dans le Jourdain. Le diable 'a tenté dans le désert, mais il n’a pas
cédé aux tentations. Il a préché I'Evangile qui est une puissance de Dieu pour le
salut et a commandé que tous les hommes de toute part se repentent et soient
baptisés. Il a pardonné les péchés, parlant avec autorité, et il a démontré qu’il en



CHAPITRE 5

avait le pouvoir en guérissant les boiteux et les infirmes, en ouvrant les yeux des
aveugles et en redonnant l’ouie aux sourds. Il a changé 1’eau en vin, apaisé la
tempéte en Galilée et marché sur I'eau comme sur la terre ferme. Il a confondu les
dirigeants mal intentionnés qui tenterent de lui prendre la vie, et il a apporté la paix
aux coeurs troublés.

« Enfin, il a souffert dans le jardin de Gethsémané et il est mort sur la croix en
donnant en rangon sa vie dépourvue de tout péché pour chaque ame qui passerait
par la mortalité. Il est vraiment ressuscité des morts le troisieme jour, en devenant
les prémices de la résurrection et en surmontant la mort.

« Le Seigneur ressuscité a poursuivi son ministere de salut en apparaissant de
temps en temps a des mortels choisis par Dieu pour étre ses témoins et en révélant
sa volonté par le Saint-Esprit.

« C’est par le pouvoir du Saint-Esprit que je rends témoignage. Je sais, comme si je
’avais vu de mes propres yeux et comme si je I’avais entendu de mes oreilles, que le
Christ a vraiment existé. Je sais également que le Saint-Esprit confirmera la véracité
de mon témoignage dans le cceur de tous ceux qui écoutent avec foi » (« Un apotre
témoigne du Christ », L'Etoile, aotit 1984, p. 28-29).

5.3
Les apotres détiennent toutes les clés de la prétrise du royaume de Dieu

Henry B. Eyring, de la Premicre
Présidence, a témoigné de l'importance
des clés apostoliques de la prétrise :

« Paul témoigna aux Ephésiens que le
Christ était a la téte de son Eglise. Et il
enseigna que le Sauveur avait édifié son
Eglise sur le fondement des ap6tres et
des prophetes qui détenaient toutes les
clés de la prétrise. [...]

« Paul attendait avec impatience le
ministere de Joseph Smith, le propheéte,

lorsque les cieux seraient de nouveau
ouverts. Cela arriva. Jean-Baptiste vint
et conféra aux mortels la Prétrise
d’Aaron et les clés du ministere
d’anges, de 'Evangile de repentir et du
baptéme par immersion pour la
rémission des péchés.

Des messagers célestes ont rétabli des clés
essentielles de la prétrise. Ces clés sont
détenues par la Premiére Présidence et le

Collége des douze apétres.
© 1985 Robert Theodore Barrett. Reproduction interdite

« Les apotres et les prophétes anciens revinrent conférer a Joseph les clés qu'ils

détenaient dans la condition mortelle. En février 1835, des hommes mortels furent
ordonnés au saint apostolat. Fin mars 1844, les douze apotres recurent les clés de la
prétrise.

« Joseph Smith savait que sa mort était imminente. Il savait que les clés précieuses
de la prétrise et de I'apostolat ne devaient pas étre perdues de nouveau et qu’elles
ne le seraient pas.

63



CHAPITRE 5

64

« L'un des apotres, Wilford Woodruff, nous a laissé ce compte rendu de ce qui s’est
passé a Nauvoo, lorsque le propheéte s’est adressé aux Douze :

« ‘Lors de cette réunion, le prophete Joseph s’est levé et nous a dit : « Mes freres,
j’avais le désir de vivre assez longtemps pour voir ce temple construit. Je ne vivrai
pas assez longtemps pour le voir, mais vous, si. ]'ai scellé sur votre téte toutes les
clés du royaume de Dieu. J'ai scellé sur vous toutes les clés, tous les pouvoirs et
tous les principes que le Dieu des cieux m’a révélés. Maintenant, peu importe ot je
vais ou ce que je fais, le royaume repose sur vous. »

« Tous les prophetes qui ont succédé a Joseph, de Brigham Young au président
Hinckley, ont détenu et exercé ces clés et ont détenu l'apostolat sacré » (« La foi et
les clés », Le Liahona, novembre 2004, p. 27-28).

Bruce R. McConkie (1915-1985), du
College des douze apotres, a expliqué
que seul le doyen des apdtres peut
exercer en totalité les clés apostoliques
de la prétrise :

« Les clés du royaume de Dieu, le droit
et le pouvoir de la présidence éternelle
par lesquels le royaume terrestre est
gouverné, ces clés, ayant d’abord été
révélées des cieux, sont données par
I’esprit de révélation a chaque homme
qui est ordonné comme apotre et mis a
part comme membre du College

des Douze.

« Mais comme les clés sont le droit de
présidence, elles ne peuvent étre
exercées dans leur plénitude que par un
homme a la fois ici-bas. Cet homme est
toujours le doyen des apédtres, le grand
prétre président, I'ancien qui préside.
Lui seul peut donner des directives a
tous les autres, des directives dont nul n’est exempt.

Joseph Smith, le prophéte, Oliver Cowdery et

David Whitmer ordonnérent Parley P. Pratt
membre du Collége des douze apotres.

« Ainsi, les clés, bien que transmises a tous les apotres, ne sont utilisées par
I'un quelconque d’entre eux que dans un degré limité, a moins et jusqu’a ce
que l'un d’entre eux devienne le doyen et devienne ainsi I'oint du Seigneur sur
la terre » (« Les clés du royaume », I'Etoile, octobre 1983, p. 40 ; italiques ajoutés).

Les clés détenues par les Douze, en qualité de prophetes, voyants, et révélateurs,
les autorisent & accomplir les taches que le président de I'Eglise leur confie. Joseph
Fielding Smith (1876-1972) a expliqué :

« Les douze apdtres peuvent recevoir la révélation pour les guider dans leurs travaux
et pour les aider & mettre en ordre la prétrise et les organisations de 1'Eglise. Quand
ils sont envoyés dans un pieu par l'autorité, ils ont tout le pouvoir de recevoir la
révélation, d’apporter des changements et de gérer les affaires conformément a la
volonté du Seigneur. Mais ils ne regoivent pas de révélations pour diriger



CHAPITRE 5

I'ensemble de I'Eglise, sauf lorsque I'un d’eux succede a la présidence. En d’autres
termes, le droit de recevoir la révélation et les directives pour I'Eglise tout
entiere, chacun des Douze en est investi et il pourrait I’exercer s’il succédait
au prophéte. Mais ce pouvoir reste latent tant que le président de I'Eglise
vit » (Doctrines du salut, comp. Bruce R. McConkie, 1956, 3:143°; italiques ajoutés).

5.4
Devoirs des douze apotres

Le Collége des douze apétres, 1997

« Les douze conseillers voyageurs sont appelés a étre les douze apotres, ou témoins
spéciaux du nom du Christ dans le monde entier, différant ainsi des autres officiers
de I'Figlise dans les devoirs de leur appel. [...]

« Les Douze forment un grand conseil président voyageur qui officie au nom du
Seigneur, sous la direction de la présidence de I'Eglise, conformément aux
institutions du ciel, pour édifier I'Eglise et en régler toutes les affaires dans toutes
les nations, premierement chez les Gentils et ensuite chez les Juifs.

« Les soixante-dix doivent agir au nom du Seigneur sous la direction des Douze ou
grand conseil voyageur pour édifier 'Eglise et en régler toutes les affaires dans
toutes les nations, premiérement chez les Gentils et ensuite chez les Juifs ;

« les Douze étant envoyés, en possession des clefs, pour ouvrir la porte par la
proclamation de I'Evangile de Jésus-Christ, premiérement aux Gentils et ensuite
aux Juifs. [...]

« Les Douze ont aussi le devoir d’ordonner et d’organiser tous les autres officiers de
I’Eglise conformément a la révélation » (D&A 107:23, 33-35, 58).

65



CHAPITRE 5

66

Russell M. Nelson, président du College des douze apotres, a parlé des devoirs
des apotres :

« Le Seigneur a révélé pourquoi ‘il a donné les uns comme apotres, les autres
comme prophetes’. C’est ‘pour le perfectionnement des saints en vue de l’ceuvre du
ministere et de I'édification du corps de Christ,

«‘jusqu’a ce que nous soyons tous parvenus a l'unité de la foi et de la connaissance
du Fils de Dieu’ [Ephésiens 4:11-13].

« Dong, le ministere des apotres, la Premiere Présidence et les Douze, est de
réaliser cette unité de la foi et de proclamer notre connaissance du Maitre. Notre
ministere consiste a bénir la vie de toutes les personnes qui apprendront et suivront
la ‘voie par excellence’ du Seigneur [1 Corinthiens 12:31 ; Ether 12:11]. Et nous
devons aider les gens a réaliser leur salut et leur exaltation potentiels » (« Salut et
exaltation », Le Liahona, mai 2008, p. 7).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a résumé les devoirs fondamentaux des apdtres
de cette maniere :

« La Premiere Présidence et le Conseil des douze apétres, appelés et ordonnés pour
détenir les clés de la prétrise, ont I'autorité et la responsabilité de gouverner
I’Eglise, d’en administrer les ordonnances, d’en exposer la doctrine et d’en établir et
maintenir les pratiques. Chaque homme qui est ordonné apotre et soutenu
comme membre du Conseil des Douze est soutenu comme propheéte, voyant
et révélateur » (« Dieu est 4 la barre », L'Etoile, juillet 1994, p. 61).

Apres que les membres du College des Douze eurent été choisis et ordonnés,
Oliver Cowdery (1806-1850), alors président adjoint de I'Eglise, leur confia la
mission suivante :

« Vous avez été ordonnés a cette sainte prétrise, vous l'avez recue de ceux qui ont
recu le pouvoir et I'autorité des mains d’un ange ; vous devez précher I'Evangile a
toutes les nations. Si vous deviez négliger votre devoir dans la moindre mesure,
grande serait votre condamnation ; car plus 'appel est important, plus la
transgression est grande. Par conséquent, je vous recommande de cultiver une
grande humilité ; car je connais 1'orgueil du coeur humain. Prenez garde que les
flatteurs de ce monde ne vous enorgueillissent ; prenez garde que votre cceur ne se
tourne vers les choses du monde. Que votre ministere passe en priorité.
Souvenez-vous que vous avez la responsabilité de 'ame des hommes ; et si vous
vous occupez de votre appel, vous prospérerez en tout temps.

«[...] Il faut que vous receviez un témoignage personnel des cieux. [...]

« [...] Fortifiez votre foi, débarrassez-vous de vos doutes, de vos péchés et de votre
incrédulité ; et rien ne peut vous empécher de venir a Dieu. Votre ordination n’est
pas compléte et définitive tant que Dieu n’a pas posé la main sur vous. Les
qualifications requises pour nous sont identiques a celles des personnes qui nous
ont précédés ; Dieu reste le méme. Si le Sauveur, autrefois, a posé les mains sur ses
disciples, pourquoi pas dans les derniers jours ?

«[...] Vous ne faites qu'un ; vous étes égaux dans la tache de porter les clés du
royaume a toutes les nations. Vous étes appelés a précher 'Evangile du Fils de Dieu



CHAPITRE 5

a toutes les nations de la terre ; votre Pere céleste veut que vous proclamiez son
Evangile jusqu’aux extrémités de la terre et jusqu’aux iles de la mer.

« Sauvez les ames avec zéle. Lame d'un homme est aussi précieuse que celle d'un
autre. [...] Ladversaire a toujours cherché a oter la vie aux serviteurs de Dieu ; par
conséquent, vous devez toujours étre préts a sacrifier votre vie, si Dieu la réclame
pour I'avancement et I'édification de sa cause. Ne murmurez pas contre Dieu. Priez

toujours, soyez vigilants. [...]

« [...] Maintenant, nous vous exhortons a remplir fidelement votre appel ; il ne
peut pas y avoir de manquements ; vous devez étre a la hauteur en toutes choses ;
[...] toutes les nations ont droit a vous ; vous étes liés les uns aux autres comme
'ont été les trois témoins ; cependant, vous pouvez vous séparer et vous retrouver,
et vous retrouver et vous séparer de nouveau, jusqu’a ce que vos cheveux aient
blanchi avec I'dge » (dans History of the Church, 2:195-196, p 198).

5.5
Les apotres sont envoyés édifier le royaume de Dieu sur toute la terre

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué la signification du mot apétre :

« Le mot apdtre, a 'origine, signifie
littéralement ‘envoyé’. Si cette
définition voulait dire ‘envoyé avec une
certaine autorité et une certaine
responsabilité’, il décrirait correctement
I'appel comme il a été donné au
moment ol le Seigneur parcourait la
terre et comme il a été donné a notre
époque » (« Témoins particuliers du
Christ », I'Etoile, octobre 1984, p. 108).

Brigham Young (1801-1877) a expliqué que 1'édification du royaume de Dieu dans
le monde entier est un devoir apostolique :

« L'appel d’apétre est d’édifier le royaume de Dieu dans le monde entier ; c’est
I'ap6tre qui détient les clés de ce pouvoir, et personne d’autre. Si un apotre
magnifie son appel, il est constamment la parole du Seigneur a son peuple »
(Discourses of Brigham Young, sel. John A. Widtsoe, 1954, p. 139 ; voir aussi
Enseignements des présidents de I'Eglise : Brigham Young, 1997, p. 138).

L. Tom Perry (1922-2015) du College des douze apoétres a fait remarquer que les
responsabilités des apotres les emmenent dans le monde entier :

« Un apbtre aujourd’hui continue d’étre un ‘envoyé’. Les conditions que nous
rencontrons dans nos voyages pour remplir nos taches différent de celles des
premiers apotres. Nos modes de transport vers toutes les régions de la terre sont
tres différents de ceux des premiers ap6tres. Cependant, nos taches restent les
mémes. Ce sont celles que le Sauveur a données lorsqu’il a dit aux Douze qu'il avait
appelés : ‘Allez, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom du
Pere, du Fils et du Saint-Esprit, et enseignez-leur a observer tout ce que je vous ai

67



CHAPITRE 5

68

prescrit. Et voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’a la fin du monde” (Matthieu
28:19-20) » (« Qu’est-ce qu'un college ? » Le Liahona, novembre 2004, p. 24).

Bruce C. Hafen, des soixante-dix, a relaté les voyages a travers le monde de
Neal A. Maxwell (1926-2004), du College des douze apdtres, en une seule année :

« Indépendamment des taches récurrentes dans une année donnée, chaque apotre
de I'Eglise mondiale en est venu a étre de plus en plus conscient du caractére global
de son ministére, englobant non seulement tous les programmes de 1'Eglise, mais
également tous les continents et tous les peuples. Prenez, comme exemple, la liste
officielle des conférences et des réunions confiées a frere Maxwell en 1993 [voir le
tableau ci-joint]. [...]

« Cela représente un éventail impressionnant de taches importantes, a travers le
monde entier (dont la Chine continentale et la Mongolie) en une année. Pourtant,
c’est un exemple type commun aux Douze » (A Disciple’s Life : The Biography of
Neal A. Maxwell, 2002, p. 458-459).

Liste des conférences et réunions spéciales de Neal A.
Maxwell pour 1993

DET Lieu Tache

30 janvier | Manti (Utah, Etats-Unis) Conférence de pieu

13 février | Provo (Utah, Etats-Unis) Conférence régionale (pieux des étudiants de BYU
mariés)

20 février | Salt Lake City Consécration de la cathédrale de la Madeleine

27 février | El Paso (Texas, Etats-Unis) Conférence de pieu

6 mars Hermosillo (Mexique) Conférence régionale

13 mars Toronto (Canada) Conférence de pieu

9-19 avril | Mongolie et Pékin (Chine) | Consacrer la Mongolie et rencontrer des officiels chinois

25-26 San Diego (Californie, Consécration du temple de San Diego
avril Etats-Unis)
Ter mai Ogden (Utah, Etats-Unis) Conférence régionale
22 mai Paris (France) Conférence de pieu
12 juin Twin Falls (Idaho, Conférence régionale
Etats-Unis)
19 juin Springville (Utah, Réorganisation de pieu
Etats-Unis)
4 juillet Provo (Utah, Etats-Unis) Freedom Festival
22 aolt Salt Lake City Formation des nouveaux présidents de pieu de

I'interrégion du nord de I'Utah

28 aolit Nyssa (Oregon, Etats-Unis) | Conférence de pieu




CHAPITRE 5

DEI Lieu Tache

11 Montréal (Canada) Conférence régionale

septembre

16 Raleigh (Caroline du Nord, | Conférence régionale

octobre Etats-Unis)

23 Hattiesburg (Mississippi, Conférence régionale

octobre Etats-Unis)

6 Tokyo (Japon) Séminaire des présidents de mission, formation
novembre interrégionale

13 Séoul (Corée du Sud) Formation interrégionale

novembre

17 Hong Kong Formation interrégionale

novembre

20 Manille (Philippines) Séminaire des présidents de mission, formation
novembre interrégionale

4 Chicago (lllinois, Réunion avec les servants du temple de Chicago
décembre | Etats-Unis)

(Bruce C. Hafen, A Disciple’s Life : The Biography of Neal A. Maxwell, 2002, p. 459.)

La Premiere Présidence charge parfois des membres du College des douze apdtres
de superviser pendant un certain temps l'ceuvre de I'Eglise dans des régions
précises du monde. Bien que les progres au niveau des moyens de transport et de la
technologie de la communication permettent aux apotres de superviser ces régions
depuis le siege de 'Eglise aux Etats-Unis, il leur est arrivé de résider dans d’autres
pays. Par exemple, Dallin H. Oaks et Jeffrey R. Holland ont été présidents
d’interrégion et ont vécu respectivement aux Philippines et au Chili, de 2002 a
2004, et L. Tom Perry a été président d’interrégion alors qu’il demeurait en Europe
centrale de 2004 a 2005.

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a expliqué la responsabilité qu’ont les apotres de
servir les habitants du monde :

« Leur seul grand souci doit étre 'avancement de I'ceuvre de Dieu sur la terre. Ils
doivent se préoccuper du bien-étre des enfants de notre Pere, tant de ceux qui sont
dans I'Eglise que de ceux qui sont hors de 1'Eglise. Tls doivent faire tout leur
possible pour réconforter ceux qui pleurent, donner de la force a ceux qui sont
faibles, encourager ceux qui défaillent, se lier d’amitié avec ceux qui sont sans amis,
nourrir ceux qui sont dans le dénuement, bénir les malades, rendre témoignage,
non par la foi seulement, mais par la connaissance certaine du Fils de Dieu, leur
Ami et leur Maitre, dont ils sont les serviteurs » (« Témoins particuliers du Christ »,
p. 107).

69



CHAPITRE 5

70

Thomas S. Monson visite la mission du Tonga en 1965. Grace a leurs nombreux déplacements,
les apotres sont au courant des besoins de I'Eglise dans le monde entier.

5.6
Les apdtres détiennent les clés qui ouvrent la prédication de I'Evangile
aux nations

Joseph Smith (1805-1844) a enseigné que les douze apdtres « doivent détenir les
clés de ce ministere, pour ouvrir les portes du royaume des cieux a toutes les
nations et pour précher I'Evangile a toute la création. C'est la puissance, l'autorité
et la vertu de leur apostolat » (dans History of the Church, 2:200 ; voir aussi
Enseignements des présidents de I'Eglise : Joseph Smith, 2007, p. 150).

Sous la direction de la Premiere Présidence, les Douze « ouvrent les portes » a
I’ceuvre missionnaire grace a des négociations avec les représentants des
gouvernements et d’autres responsables nationaux. Ils exercent également le
pouvoir de la prétrise pour consacrer et reconsacrer des pays pour la proclamation
de I'Evangile. Ezra Taft Benson (1899-1994) a expliqué :

« La proclamation de I’Evangile dans un pays n’est possible qu’apres la
consécration du pays par un membre de la Premiére Présidence ou des
Douze. 'Eglise se conforme aux lois de chaque pays et s’assure que ses pratiques
ne sont pas en conflit avec les lois ou les coutumes du pays. Il n’y a pas de
prosélytisme la ott les lois du pays l'interdisent » (« 150th Year for Twelve :
‘Witnesses to All the World” », Church News, 27 janvier 1985, p 3).

M. Russell Ballard, du College des douze ap6tres, a raconté l'expérience de son
grand-pere utilisant les clés apostoliques pour consacrer I’Amérique du Sud
en 1925 :

« Parley P. Pratt a visité I’Amérique du Sud en 1851. En 1925, on a essayé encore dy
introduire l'ceuvre du Seigneur. Le jour de Noél 1925, au parc Trés de febrero a



CHAPITRE 5

Buenos Aires, en Argentine, Melvin J. Ballard, qui était mon grand-pere, a consacré
I’Amérique du Sud a la prédication de 1'Evangile. Je cite la priére de consécration :

« ‘Bénis les présidents, les gouverneurs et les chefs de ces pays de I’Amérique du
Sud, afin qu’ils nous regoivent avec bonté et nous donnent la permission d’ouvrir
les portes du salut aux gens de ces pays. [...]

« "Ainsi, Pere céleste, par 'autorité de la bénédiction prononcée par le président de
I'Eglise, et par I'autorité du saint appel apostolique que je détiens, j'introduis et tourne
la clé, ouvrant la porte pour la prédication de I'Evangile dans toutes les nations de
I’Amérique du Sud. Je réprimande tous les pouvoirs qui peuvent nuire a la
prédication de 'Evangile et je leur ordonne de ne pas nuire. Nous bénissons et
consacrons les nations de ce continent a la prédication de ton Evangile. Et nous le
faisons afin que le salut vienne a tous les hommes et que ton nom soit honoré et
glorifié dans cette partie de la terre de Sion’ (Crusader for Righteousness, Salt Lake
City : Bookeraft, 1966, p. 81 ; italiques ajoutés) » (« Le royaume progresse en
Amérique du Sud », ’Etoile, octobre 1986, p. 10).

5.7
Les décisions du Collége des douze apotres sont unanimes

Le Collége des douze apotres, 1984

Pour enseigner comment l'unanimité est obtenue dans les conseils gouvernants de
I'Eglise, Boyd K. Packer (1924-2015), président du Collége des Douze apétres, a
expliqué :

« La meilleure fagon de vous faire comprendre comment vous étes gouvernés
aujourd’hui [...], c’est de vous exposer les principes et les processus que nous

7



CHAPITRE 5

72

suivons dans nos réunions de la Premiere Présidence et du College des douze
apotres. Ces processus protegent I'ceuvre des faiblesses individuelles propres a
chacun de nous.

« Quand une question est soulevée lors d'une réunion dans le temple, la Premiere
Présidence et le College des douze apotres déterminent trés rapidement si elle
entraine ou non des conséquences graves. L'un de nous verra dans une proposition
apparemment innocente des problémes aux conséquences majeures et durables.

« Il est clairement défini dans les révélations que les décisions prises par les colleges
présidents ‘doi[ven]t I’étre a 'unanimité des voix qui le[s] composent. [...] Si ce
n’est pas le cas, leurs décisions n’ont pas droit aux mémes bénédictions” (D&A
107:27, 29). Pour s’assurer que ce soit le cas, les sujets épineux sont rarement traités
au cours de la réunion ot ils sont proposés. Et, si la proposition s’inscrit dans un
probléme plus vaste, nous prenons le temps de nous mettre ‘tous sur la méme
longueur d’onde” afin d’avoir tous une compréhension claire du sujet ou, comme
c’est souvent le cas, un sentiment trés précis le concernant. [...]

« Il serait inconcevable de présenter délibérément un probléme de telle maniere
que l'approbation dépende de la fagon dont on I'expose, de la personne qui
'expose ou des personnes qui sont présentes ou absentes ce jour-1a.

« Souvent un ou plusieurs d’entre nous sont en déplacement lors des réunions
courantes. Nous savons tous que I'ceuvre doit aller de I'avant et nous acceptons le
jugement de nos fréres. Cependant, si un sujet a été étudié plus en détail par un
membre du College que par les autres ou s'il en est mieux informé du fait de ses
responsabilités, de son expérience ou de son intérét personnel, tres souvent, ce
sujet sera reporté jusqu’a ce qu'il puisse participer a la discussion.

« Et, dans tous les cas, si I'un de nous ne comprend pas un probléme ou éprouve de
l'incertitude a son propos, il est reporté pour une discussion future.

« Je me souviens d’occasions ot une délégation a été dépéchée a I'hdpital pour
discuter avec un membre du College malade d'un sujet urgent qui ne pouvait pas
attendre mais qui nécessitait ce consentement ‘unanime’. Il arrive aussi qu'un de
nous s’absente quelques instants d'une réunion pour téléphoner a I'un des nobtres
qui est en déplacement afin de connaitre ses sentiments sur le sujet en discussion.

« Nous suivons une regle : une décision n’est pas entérinée tant qu’il n’y a pas un
compte rendu qui prouve que tous les fréeres rassemblés en conseil (pas uniquement
I'un d’entre nous, pas uniquement un comité) sont parvenus a une unité de
sentiment. En principe, I'approbation d’'une décision ne fait force de loi que
lorsqu'un compte rendu enregistre ’action entreprise, généralement lors de
'approbation du compte rendu au cours de la réunion suivante.

« Parfois, apres réflexion, I'un d’entre nous est tourmenté par une décision. Cela
n’est jamais traité a la légere. On ne peut pas étre sir que cette préoccupation
d’esprit nest pas en fait 'esprit de révélation.

« Nous fonctionnons ainsi, dans nos réunions de conseil. C’est source de sécurité
pour I'Eglise et trés rassurant pour chacun de nous qui sommes personnellement
responsables. Selon le plan, des hommes ordinaires peuvent étre guidés par les
conseils et I'inspiration afin de réaliser des choses extraordinaires » (« I Say unto



CHAPITRE 5

You, Be One » [Brigham Young University devotional, 12 février 1991], p. 3-4,
speeches.byu.edu).

James E. Faust (1920-2007), de la
Premiere Présidence, a expliqué
pourquoi ['unanimité est si importante :

« Cette condition d’unanimité
constitue une protection contre les
préférences et influences
personnelles. Elle assure que Dieu
dirige par I’Esprit, non I'homme par la
majorité ou le compromis. Elle garantit
que toute la sagesse et toute
'expérience disponibles sont
concentrées sur un sujet avant que les
impressions profondes et irréfutables de
la révélation ne soient regues. Elle protege des faiblesses humaines » (« La
révélation continue », L'Etoile, janvier 1990, p. 9).

Howard W. Hunter, Jeffrey R. Holland, et
James E. Faust passent un bon moment
ensemble

Les hommes qui font partie du College des Douze sont des hommes aux opinions
bien tranchées issus d’horizons différents. Néanmoins, Gordon B. Hinckley
(1910-2008) a fait remarquer 1'absence de discorde ou de sentiments d’inimitié
entre les freres :

« Pour toutes questions de regles, de modalités, de programmes ou de doctrine, on
a recours a une consultation libre et dans la priere de la Premiere Présidence et des
Douze ensemble. Ces deux colleges, le College de la Premiere Présidence et le
College des Douze, réunis, chaque homme ayant la totale liberté de s’exprimer,
étudient toute question importante. [...]

« Maintenant, je cite [...] les paroles du Seigneur : “Et toute décision prise par ['un
ou l'autre de ces colleges doit I'étre a I'unanimité des voix qui le composent ;
c'est-a-dire que chaque membre de chaque college doit étre d’accord avec ses
décisions pour que les décisions prises aient le méme pouvoir ou la méme validité
dans I'un que dans 'autre’ (D&A 107:27).

« Aucune décision n’émane des délibérations de la Premiere Présidence et
des Douze tant qu’il n’y a pas une totale unanimité parmi tous ceux qui sont
concernés. Au départ, il peut y avoir des différences d’opinion dans les questions
étudiées. On peut s’attendre a cela. Ces hommes ont eu une expérience
personnelle différente. Ils ont des opinions personnelles. Mais avant qu'une
décision finale ne soit prise, il y a une unanimité d’esprit et d’expression.

« C’est ce a quoi on peut s’attendre si la parole révélée du Seigneur est suivie. A
nouveau, je cite la révélation :

« 'Les décisions de ces colleges, ou de I'un ou I'autre d’entre eux, doivent étre prises
en toute justice, en sainteté, avec humilité de cceur, douceur et longanimité, avec
foi, vertu, connaissance, tempérance, patience, divinité, amour fraternel et charité.

«‘Car il est promis que si ces choses abondent en eux, ils ne seront pas stériles pour
la connaissance du Seigneur’ (D&A 107:30-31).

73



CHAPITRE 5

74

«J'ajoute en témoignage personnel qu’au cours des vingt années ot j'ai été
membre du Conseil des Douze et pendant les presque treize années oti j’ai été dans
la Premiere Présidence, il n’y a jamais eu d’action essentielle prise sans que cette
procédure ne soit observée. J'ai vu des différences d’opinions présentées au cours
de ces délibérations. Par ce systeme d’hommes exprimant leurs sentiments, on
obtient I'approfondissement et I'examen soigneux des idées et des concepts. Mais
je n’ai jamais observé de discorde grave ou d’inimitié personnelle parmi mes Freres.
Au contraire, j’ai observé quelque chose de beau et de remarquable, le
rapprochement, sous l'influence directrice du Saint-Esprit et par la force de la
révélation, de vues divergentes jusqu’a ce qu’elles soient en accord total et en
parfaite harmonie. Seulement alors la mise en pratique est faite. Cela, j’en
témoigne, représente l'esprit de révélation manifesté continuellement dans la
direction de l'ceuvre du Seigneur (« Dieu est & la barre », L'Etoile, juillet 1994, p. 62).

Points sur lesquels méditer

En quoi les responsabilités d'un apétre différent-elles de celles des autres autorités de I'Eglise ?

Quelles sont les clés de la prétrise que les membres du Collége des douze ap6tres détiennent ? Quels bienfaits votre famille et
vous avez-vous retirés de ces clés ?

Comment les apdtres nous empéchent-ils d'étre « flottants et emportés a tout vent de doctrine, par la tromperie des hommes, par
leur ruse dans les moyens de séduction » ? (voir Ephésiens 4:11-14).

Quelle responsabilité les membres de I'Eglise ont-ils de soutenir la direction des Douze et de la Premiére Présidence ? Quelle est
notre obligation si nous ne sommes pas totalement d'accord avec eux ?

Idées de taches

Sur une feuille de papier ou dans un journal, résumez brievement I'appel et les responsabilités du Collége des douze apétres tels
qu'ils sont traités dans cette legon.

Sur une feuille de papier ou dans un journal, notez des occasions ol les paroles des ap6tres vous ont réconforté, vous ont guidé
ou vous ont donné une perspective spirituelle.

A I'occasion d’une prochaine soirée familiale ou discussion, parlez de ce que |'étude de cette lecon vous a appris.



CHAPITRE 6

La conférence générale

Introduction

Le Seigneur a commandé a Joseph Smith (1805-1844) que

« les divers anciens qui compos|ailent I’Eglise du Christ se
réuni[ssent] en conférence [...] de temps en temps » dans le
but de « traiter des affaires de I'Eglise qu'il [était] nécessaire
de régler a ce moment-la » (D&A 20:61-62). La premiere
conférence s'est tenue le 9 juin 1830, environ deux mois
apres |'organisation de I'Eglise. A propos de celle-ci, Joseph
Smith, le prophéte, écrit : « Nous étions une trentaine,
outre les nombreuses personnes réunies avec nous, croyantes
ou désireuses d'apprendre. Aprés avoir débuté par un chant
et une priére, nous avons pris ensemble les emblemes du
corps et du sang de notre Seigneur Jésus-Christ. Puis nous
avons procédé a la confirmation de plusieurs personnes qui
s'étaient fait baptiser recemment, aprés quoi nous en avons
appelé et ordonné plusieurs a différents offices de la prétrise.
Beaucoup d'exhortations et d'instructions ont été données et
le Saint-Esprit s'est déversé sur nous d’une fagon

Commentaire

6.1
Les objectifs des conférences générales

David O. McKay (1873-1970) a résumé
les objectifs des conférences générales :

« (1) Informer les membres de la
situation générale de I'Eglise, sa
progression ou régression sur les plans
économique, ecclésiastique ou spirituel.
(2) Faire I'éloge du véritable mérite.

(3) Exprimer de la reconnaissance pour
'aide divine. (4) Donner des directives
au sujet ‘des principes, de la doctrine,
[et] de la loi de I’Evangile’.

miraculeuse, beaucoup d'entre nous ont prophétisé pendant
que d'autres voyaient les cieux ouverts » (dans History of the
Church, 1:84-85).

Tout comme en 1830, les conférences générales continuent
de fournir « beaucoup d'exhortations et d‘instructions », et
« le Saint Esprit [est] déversé » au cours de ces
rassemblements sacrés. Ce chapitre met en évidence les
objectifs des conférences générales de I'Eglise et souligne
notre responsabilité d'accepter les conseils et les
avertissements des serviteurs du Seigneur. Au cours de
I'étude de ce chapitre, évaluez votre attitude actuelle envers
la conférence générale et réfléchissez a ce que vous pourriez
faire pour vivre un plus grand renouveau spirituel et recevoir
des instructions personnelles grace aux messages des
dirigeants de I'Eglise.

Le centre de conférences de Salt Lake City
(Utah, Etats-Unis)

(5) Proclamer le rétablissement, dont I'autorité divine d’administrer toutes les
ordonnances de I’Evangﬂe de Jésus-Christ, et de déclarer, citant I'apotre Pierre,
qu”il n'y a sous le ciel aucun autre nom qui ait été donné parmi les hommes’ que
Jésus-Christ ‘par lequel nous devions étre sauvés’. (Actes 4:12.) (6) Exhorter et
inciter a poursuivre une plus grande activité » (dans Conference Report, octobre
1954, p 7).

75



CHAPITRE 6

76

6.2
La conférence générale donne des occasions de renouveau spirituel

Howard W. Hunter (1907-1995) a enseigné que la conférence générale est un
moment pour affermir notre témoignage et pour prendre la résolution de nous
améliorer :

« Au moment de la conférence se produit un renouveau spirituel ot
grandissent et se solidifient la connaissance et le témoignage que Dieu vit et
bénit ceux qui sont fideles. C’est a ce moment-la que la compréhension que Jésus
est le Christ, le Fils du Dieu vivant, s'implante profondément dans le coeur de ceux
qui sont déterminés a le servir et a garder ses commandements. C’est pendant la
conférence que nos dirigeants nous donnent des conseils inspirés sur la fagon dont
nous devons vivre ; c’est & ce moment-la que 'ame est émue et que 'on prend la
résolution d’étre de meilleurs maris et de meilleures épouses, de meilleurs parents,
des fils et filles plus obéissants, de meilleurs amis et voisins » (« Voici venue la
conférence ! », ['Etoile, avril 1982, p. 20).

Lors de la derniére session de la
conférence générale d’octobre 2006,
Jeffrey R. Holland, du College des
douze apdtres, a expliqué qu'il était
indispensable pour notre survie
spirituelle a notre époque de dangers et
de problemes d’écouter la voix de Dieu
par l'intermédiaire de ses serviteurs :

« Notre époque est pleine de troubles et
de difficultés. Nous voyons des guerres
dans le monde et de la détresse chez
nous. Tout autour de nous, nos voisins
ont des peines personnelles et des
chagrins familiaux. Une foule de gens
connaissent la peur et des problemes de
toutes sortes. Cela nous rappelle que,
lorsque ces brouillards de ténébres ont
enveloppé les voyageurs dans la vision
de l'arbre de vie de Léhj, ils ont
enveloppé toutes les personnes
présentes, les justes comme les injustes,
les jeunes comme les personnes dgées, les nouveaux convertis comme les membres
anciens. Dans cette allégorie, tous connaissent ’opposition et la douleur et seule la
barre de fer, la parole de Dieu déclarée, peut les conduire en sécurité. Nous
avons tous besoin de cette barre. Nous avons tous besoin de cette parole. Personne
n’est en sécurité sans elle, et quand elle fait défaut tous peuvent ‘[tomber] dans des
sentiers interdits et se [perdre]’, comme nous le rapporte le récit [1 Néphi 8:28 ; voir
aussi les versets 23 a 24]. Comme nous sommes reconnaissants d’avoir entendu la
voix de Dieu et ressenti la force de cette barre de fer au cours des deux derniers
jours de cette conférence ! (« De nouveau des prophetes dans le pays », Le Liahona,
novembre 2006, p. 105).

La barre de fer (la parole de Dieu) nous
permet de traverser les brouillards de
ténébres en toute sécurité.



CHAPITRE 6

6.3
Les paroles des prophétes prononcées sous l'influence de I'Esprit pendant la
conférence générale sont des Ecritures modernes

Les Ecritures sont la volonté de Dieu
révélée par l'intermédiaire de ses
serviteurs (voir D&A 68:4). Lapotre
Pierre a déclaré : « Car ce n’est pas par
une volonté d’homme qu’une prophétie
a jamais été apportée, mais c’est
poussés par le Saint-Esprit que des
hommes ont parlé de la part de Dieu »
(2 Pierre 1:21). Ce genre d’Ecriture a été
copié et conservé dans les ouvrages
canoniques, comme un joyau de vérité

Thomas S. Monson parle a la conférence
éternelle. Cependant, les ouvrages générale

canoniques ne sont pas I'unique source
d’Ecritures. James E. Talmage (1862-1933), du College des douze apdtres, a
dégagé le lien entre les ouvrages canoniques et les paroles des prophetes vivants :

« Les ouvrages canoniques de I'Eglise constituent I'autorité écrite de I'Eglise en
matiére de doctrine. Néanmoins, I'Eglise se tient préte a recevoir, par révélation
divine, de nouvelles lumiéres et connaissances ‘concernant le royaume de Dieu’.
Nous croyons que Dieu est aujourd’hui plus disposé que jamais a révéler sa volonté
et ses desseins a I'homme, et qu'il le fait par I'intermédiaire des serviteurs qu'il a
établis, les prophetes, voyants et révélateurs, investis, par ordination, de l'autorité
de la Sainte Prétrise. Nous nous reposons sur les enseignements des oracles
vivants de Dieu, les estimant aussi valables que la doctrine de la parole

écrite » (Articles de foi, 1962, p. 7).

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a parlé des Ecritures modernes :

« Quand un des fréres se tient aujourd’hui devant une assemblée du peuple et que
I'inspiration du Seigneur est sur lui, il dit ce que le Seigneur veut. Cela est Ecriture
au méme titre que tout ce que vous trouverez écrit dans n'importe lequel de ces
documents, et cependant nous les appelons les ouvrages canoniques de 1'Eglise.
Nous dépendons, bien entendu, de la direction des fréres qui ont droit a
l'inspiration.

«Iln’y a qu'un homme a la fois dans I'Eglise qui a le droit de donner la révélation
pour I'Eglise, et ’est le président de 'Eglise. Mais cela n’empéche pas les autres
membres de notre Eglise de dire la parole du Seigneur, comme c’est indiqué ici
dans cette révélation, la section 68 [voir D&A 68:2-6], mais une révélation qui doit
étre donnée a I’Eglise, comme le sont données ces révélations dans ce livre, viendra
par l'officier président de 1'Eglise ; cependant la parole du Seigneur, prononcée par
d’autres serviteurs aux conférences générales et aux conférences de pieu, ou partout
ailleurs ot ils peuvent étre lorsqu’ils disent ce que le Seigneur leur a mis dans la
bouche, est autant la parole du Seigneur que les écrits et les paroles d’autres
prophetes dans d’autres dispensations » (Doctrines du salut, comp. Bruce R.
McConkie, 1954, 1:185].

77



CHAPITRE 6

78

J. Reuben Clark, fils (1871-1961) a expliqué que nous devons étre dignes de
recevoir l'inspiration du Saint-Esprit afin de savoir quand les Fréres parlent par la
puissance du Saint Esprit :

« La question est la suivante : comment savoir si les choses qu’ils ont dites I'ont été
alors qu'ils étaient ‘inspirés par le Saint-Esprit’ ? [D&A 68:3].

« J’ai médité sur cette question, et selon ma compréhension, voici la réponse :
Nous pouvons reconnaitre que les orateurs sont ‘inspirés par le Saint-Esprit’
uniquement lorsque nous-mémes, nous sommes ‘inspirés par le
Saint-Esprit’.

« Dans un sens, la responsabilité nous revient entierement de décider s'ils parlent
ainsi » (« When Are Church Leaders’” Words Entitled to Claim of Scripture? »
Church News, 31 juillet 1954, p 9 ; voir aussi 2 Pierre 1:20-21).

Howard W. Hunter (1907-1995) a parlé du rapport entre les discours de
conférence générale et les Ecritures modernes :

« Une grande partie des conseils inspirés venant des prophetes, voyants,
révélateurs et autres Autorités générales nous est donnée pendant les conférences
générales. Les prophetes de notre époque nous ont recommandé de consacrer
régulierement une partie importante de notre étude personnelle a la lecture des
numéros de conférence générale des magazines de I'Eglise. Ainsi, les conférences
générales deviennent, dans un certain sens, un supplément ou une extension
des Doctrine et Alliances. Outre les numéros de conférence générale des
magazines de I'Eglise, la Premiére Présidence écrit mensuellement un article qui
contient des conseils inspirés pour notre bien » (The Teachings of Howard W. Hunter,
éd. Clyde J. Williams, 1997, p. 212 ; voir aussi Enseignements des présidents de I'Eglise :
Howard W. Hunter, 2015, p. 124).

6.4
Les avantages et la valeur de la révélation moderne

Harold B. Lee (1899-1973) a fait remarquer I'importance d’accepter les révélations
et d'y préter attention :

« Certains des plus grands penseurs de notre génération, autres que les membres
de I'Eglise, ont pris conscience du besoin de révélations du Seigneur afin de donner
vie aux enseignements d’une Eglise. C’est Ralph Waldo Emerson qui a dit :

« 'Les textes hébreux et grecs contiennent des phrases immortelles qui ont servi de
pain de vie a des millions de personnes, cependant, elles n’ont pas l'intégrité d’une
épopée, elles sont fragmentées et ne se présentent pas a l'intellect dans I'ordre. [...]
La Bible ne peut pas non plus étre close tant que le dernier grand homme n’est pas
né. [...] Les hommes en sont venus a parler de la révélation comme de quelque
chose qui appartient a un passé lointain et révolu, comme si Dieu était mort. Ce
préjudice a la foi étrangle les prédicateurs et les meilleures institutions deviennent
une voix incertaine et incapable de s’exprimer. Il n'y a jamais eu un plus grand
besoin de révélation qu’aujourd’hui.” [Ceci contient des déclarations tirées d'un
discours prononcé le 15 juillet 1838, a la Harvard Divinity School et dans
Representative Men, « Uses of Great Men. »]



CHAPITRE 6

«[...] A cette époque, notre époque, le Seigneur a chargé des hommes, dotés de
pouvoir et d’autorité, d’enseigner et de proclamer ces choses au monde selon
I'objectif qu'il a défini [...] , & savoir que les anciens de I'Eglise puissent faire des
recommandations a ce peuple selon I'inspiration et la révélation qu'ils regoivent de
temps a autre au sujet des choses importantes. En quittant cette conférence, il serait
bon que les saints des derniers jours réfléchissent sérieusement a

I'importance [...] de cette conférence et qu’elle guide leurs actions et leurs paroles
pendant les six prochains mois. Elle contient ce que le Seigneur juge important de
révéler a son peuple actuellement » (dans Conference Report, avril 1946, p. 67-68).

Thomas S. Monson nous a incités a étudier les discours de conférence qui se
trouvent dans les magazines de 1'Eglise :

« Nous vous rappelons que les messages que nous avons entendus lors de cette
conférence seront publiés dans [...] I'Ensign et le Liahona. Lorsque vous les lirez
et les étudierez, vous serez encore davantage édifiés et inspirés.
Puissions-nous intégrer dans notre vie quotidienne les vérités qui s’y trouvent »
(« Conclusion », Le Liahona, novembre 2009, p. 109).

Lowell M. Snow, des soixante-dix, a \
comparé la conférence générale au
Liahona que le Seigneur a donné a Léhi
et a sa famille afin de les guider (voir

1 Néphi 16:10, 16, 29) :

« Le Seigneur guide et conseille les
personnes et les familles, comme il I'a
fait pour Léhi. Cette conférence
générale elle-méme est un Liahona
moderne ; c’est un moment et un lieu

La conférence générale est semblable a un

out recevoir l'aide et les instructions qui
nous feront prospérer et nous aideront . - . .
.. P P R attention et notre diligence (voir 1 Néphi
a suivre la voie de Dieu a travers les 16:28)

parties les plus fertiles de cette vie

terrestre. Nous sommes assemblés pour entendre les conseils de prophetes et

Liahona moderne et mérite notre foi, notre

d’apdtres qui ont beaucoup prié et se sont préparés avec soin pour savoir ce que le
Seigneur voulait qu’ils disent. Nous avons prié pour eux et pour nous-mémes afin
que le Consolateur nous enseigne la pensée et la volonté de Dieu. Il n’existe
stirement pas de moment plus opportun ni d’endroit plus approprié que cette
conférence pour que le Seigneur instruise son peuple.

Les enseignements de cette conférence sont la boussole du Seigneur. Dans les
jours qui viennent, vous allez peut-étre, comme Léhi, au sortir de chez vous,
trouver sur le pas de votre porte, un Liahona ou une autre publication de 1'Eglise,
dans votre boite a lettres, et elle contiendra le rapport de cette conférence. Comme
le Liahona d’autrefois, ces nouvelles écritures seront claires et faciles a lire et vous
donneront, a vous et a votre famille, une meilleure compréhension des voies du
Seigneur » (« La boussole du Seigneur », Le Liahona, novembre 2005, p. 97).

79



CHAPITRE 6

80

6.5
Nous nous engageons a préter attention aux personnes que nous soutenons
en conférence générale et a les appuyer

Le soutien des officiers de I'Eglise a toujours fait partie de I'Eglise de Jésus-Christ
des Saints des Derniers Jours. Les Ecritures enseignent que « nul ne doit étre
ordonné a un office dans 1'Eglise, lorsqu’il y a une branche diiment organisée de
celle-ci, sans le vote de cette église » (D&A 20:65). Lors de la toute premiere
réunion de 1'Eglise, le 6 avril 1830, « Joseph [Smith] demanda aux personnes
présentes si elles étaient disposées a les accepter, lui et Oliver [Cowdery], comme
leurs instructeurs et leurs conseillers spirituels. Tout le monde leva la main en signe
d’approbation » (Histoire de I'Eglise dans la plénitude des temps, 2e éd. [manuel du
Département d’Education de I'Eglise, 2003], p. 67-68 ; voir aussi History of the
Church, 1:77). Le Seigneur a affirmé plus tard que « tout se fera par le
consentement commun dans I’Eglise, par beaucoup de priére et de foi » (D&A
26:2). Lors de la conférence générale, nous avons l'occasion de soutenir la Premiere
Présidence, le College des douze apotres, les membres des colleges des
soixante-dix, et les autres officiers généraux de I'Eglise par consentement commun.

Quand Gordon B. Hinckley (1910-2008) a été soutenu en tant que président de
I'Eglise, il a expliqué I'engagement que nous contractons lorsque nous soutenons
nos dirigeants de 'Eglise :

« Ce matin, nous avons pris part a une assemblée solennelle. Comme le nom
Iindique, c’est le rassemblement des membres oti chacun est a égalité avec tous les
autres dans l’exercice fervent et solennel de son droit de soutenir ou de ne pas
soutenir ceux qui, en vertu du processus inspiré par les révélations, ont été choisis
pour diriger.

« Le processus du soutien est plus que le fait de lever rituellement la main. C’est
un engagement a soutenir et aider ceux qui ont été choisis. |...]

« Ce matin, vos mains levées au cours de I'assemblée solennelle sont devenues
I'expression de votre bonne volonté et de votre désir de nous soutenir, nous qui
sommes vos fréres et vos serviteurs, de votre confiance, de votre foi et de votre
priére » (« Cette ceuvre se préoccupe des gens », L'Etoile, juillet 1995, p. 64).

David B. Haight (1906-2004), du
College des douze apotres, a parlé de
I’alliance que nous contractons avec
Dieu lorsque nous soutenons nos
dirigeants de 1'Eglise :

« Quand nous soutenons le président
de I’Eghse en levant la main, non
seulement nous déclarons reconnaitre
devant Dieu qu'il est le détenteur
légitime de toutes les clés de la prétrise ;
mais cela signifie également que nous
nous engageons envers Dieu a obéir a
toutes les directives et tous les conseils
qui nous parviendront par

La possibilité de soutenir nos dirigeants de
I'Eglise s'accompagne d’obligations
solennelles.



CHAPITRE 6

l'intermédiaire de son prophete. C’est une alliance solennelle » (« Les assemblées
solennelles », I'Etoile, janvier 1995, p. 17).

Doctrine et Alliances 107:22 déclare que les membres de la Premiére Présidence
sont « soutenus par la confiance, la foi et la priere de I'Eglise ». Le jour o

Thomas S. Monson, Henry B. Eyring et Dieter F. Uchtdorf ont été soutenus en tant
que Premiere Présidence lors d’une assemblée solennelle, le président Eyring a
enseigné ce qui suit au sujet de ce que signifie soutenir nos dirigeants :

« Pour soutenir ceux qui ont été appelés aujourd’hui, nous devons faire notre
examen de conscience, nous repentir si nécessaire, nous engager a respecter les
commandements du Seigneur et suivre ses serviteurs. Le Seigneur nous avertit que,
si nous ne faisons pas cela, le Saint-Esprit sera retiré, nous perdrons la lumiere que
nous avons regue et nous ne pourrons pas tenir I'engagement que nous avons pris
aujourd’hui de soutenir les serviteurs du Seigneur dans sa véritable Fglise. [...]

« Aujourd’hui en particulier, il serait sage de décider de soutenir de notre foi et de
nos prieres tous ceux qui nous servent dans le royaume. Je suis personnellement
conscient du pouvoir que posséde la foi des membres de I'Eglise de soutenir ceux
qui ont été appelés. Au cours des dernieres semaines, j’ai senti avec force les
priéres et la foi de gens que je ne connais pas et qui ne me connaissent que
comme quelqu’un appelé a ceuvrer par les clés de la prétrise. Le président
Monson sera béni par le soutien de votre foi. Des bénédictions seront de méme
déversées sur sa famille du fait de votre foi et de vos prieres. Tous ceux que vous
avez soutenus aujourd’hui seront soutenus par Dieu en raison de leur foi et de la
votre » (VOir « L’Eglise vraie et vivante », Le Liahona, mai 2008, p. 21).

Laffirmation suivante illustre I'engagement de Joseph F. Smith (1838-1918) a
soutenir ceux qu’il reconnaissait comme étant les serviteurs du Seigneur :

«J'ai été appelé en mission apres quatre ans de travail dans une ferme donnée par
le gouvernement et il ne me restait qu'un an pour valider mes droits et devenir
propriétaire des terres. Cependant, le président Young a dit qu’il voulait que j’aille
en mission en Europe, pour m’occuper de la mission qui s’y trouvait. Je ne lui ai pas
dit : ‘Frere Brigham, je ne peux pas y aller. ]’ai une ferme donnée par le
gouvernement sur le dos et si je pars, je la perds.” ]'ai dit a frére Brigham :
‘D’accord, président ; j'irai quand vous le voudrez. Je suis disponible pour obéir a
I'appel de mon dirigeant.” Et je suis parti. ]'ai perdu la ferme, mais je ne m’en suis
jamais plaint. Je n’ai jamais accusé frere Brigham de m’en avoir privé. Jai senti que
j’étais engagé dans une ceuvre plus importante que "acquisition de soixante-cing
hectares de terre. ]'ai été envoyé déclarer le message de salut aux nations de la
terre. J’ai été appelé par I'autorité de Dieu ici-bas, et je ne me suis pas arrété a des
considérations personnelles ni a mes droits et avantages mesquins. Je suis parti
lorsque j’ai été appelé et Dieu m’a soutenu et m’a béni en cela » (Enseignements des
présidents de I'Eglise : Joseph F. Smith, 1998, p. 212-213).

81



CHAPITRE 6

82

6.6
Notre préparation influence ce que nous retirons de la conférence générale

Paul V. Johnson, des soixante-dix, a [
décrit la maniere dont il a appris a

‘\

a

accorder la priorité a la conférence
générale dans sa vie :

« Ma mere aimait les conférences
générales. Elle allumait toujours la radio
et la télévision et montait suffisamment
le volume pour qu'il soit difficile de
trouver un endroit dans la maison ou
’on ne pouvait pas entendre la

conférence. Elle voulait que ses enfants Consacrez du temps a I'étude des discours de
conférence.

écoutent les discours et nous demandait
de temps en temps ce que nous nous
rappelions. De temps a autre, j’allais dehors avec un de mes fréres pour jouer au
ballon pendant une session de conférence du samedi. Nous prenions une radio
avec Nous parce que nous savions que notre mere pourrait nous questionner plus
tard. Nous jouions au ballon et nous nous arrétions de temps en temps pour
écouter attentivement pour pouvoir faire rapport a maman. Je ne pense pas que ma
mere était dupe quand, comme par hasard, nous nous rappelions justement la
méme chose de toute une session.

« Ce n’est pas comme cela qu’on écoute la conférence. Je me suis repenti
depuis. Je suis slir que, si j’ai appris a aimer la conférence générale, c’est en
partie parce que ma mere aimait les paroles des propheétes vivants. Je me rappelle
avoir écouté, seul dans une chambre pendant que j’étais a 'université, les sessions
d’une de ces conférences. Le Saint-Esprit m’a témoigné intimement que Harold B.
Lee, président de 'Eglise & ce moment-13, était vraiment un prophéte de Dieu. Cela
s’est produit avant que j’'entre dans le champ de la mission et j’étais ravi a I'idée de
témoigner d’un propheéte vivant parce que j’en avais la connaissance personnelle.
J’ai eu ce méme témoignage au sujet de chacun des prophétes depuis cette époque.

« Quand j'étais dans le champ de la mission, I'Eglise n’avait pas de réseau satellite
et le pays ot j’étais ne recevait pas d’émissions de la conférence générale. Ma mere
m’envoyait des cassettes audio des sessions et je les écoutais et les réécoutais. Peu a
peuy, je me suis mis a aimer la voix et les paroles des prophetes et des apotres. [...]

« Décidez des maintenant de donner la priorité a la conférence générale. Décidez
d’écouter soigneusement et de suivre les enseignements qui sont donnés. Ecoutez
ou lisez les discours plus d'une fois pour mieux comprendre et mieux suivre les
conseils. Si vous faites cela, les portes de I'enfer ne prévaudront pas contre vous, les
puissances des ténebres seront dispersées devant vous et les cieux seront ébranlés
pour votre bien (voir « Bénédictions de la conférence générale », Le Liahona,
novembre 2005, p. 51, 52).



CHAPITRE 6

Boyd K. Packer (1924-2015), président
du College des douze apbtres, a
souligné I'importance de nos préparatifs
pour la conférence générale :

« Dans quelques jours va débuter une
autre conférence générale de I'Eglise.
Les serviteurs du Seigneur vont nous
faire des recommandations. Vous
pouvez écouter avec un ceeur et des
oreilles avides ou vous pouvez vous
détourner de ces conseils. [...] Ce que
vous allez en retirer ne dépendra pas
autant de la facon dont eux auront ‘
préparé les messages que de lafacon  Nous pouvons recevoir la révélation
dont vous vous vous y serez personnelle lorsque nous étudions les
préparés » (Follow the Brethren,
Brigham Young University Speeches of
the Year [23 mars 1965], p. 10).

aidera a appliquer personnellement les
messages.
Pour vous préparer, vous pourriez réfléchir aux idées suivantes :

1. Planifiez et organisez-vous pour écouter et étudier les conférences
générales. Cela peut exiger que vous vous isoliez des distractions ou des

interruptions. Préparez I’endroit ot vous allez visionner, écouter ou étudier les

discours afin qu‘il soit agréable au Saint-Esprit.

2. Priez avec foi afin de recevoir des messages d'importance pour votre vie. Priez

pour les dirigeants de 'Eglise pendant qu’ils préparent et donnent leurs
discours.

3. Avant d’écouter ou d’étudier les discours de conférence, dressez une liste de
questions ou de préoccupations pour lesquelles vous recherchez une
réponse. En effectuant un inventaire spirituel, il se peut que vous remarquiez

des aspects de votre vie que vous souhaitez améliorer. Notez dans votre journal

intime ou dans un carnet les réponses et les impressions recues au cours de la
conférence.

4. Suite a I'écoute ou a I'étude des discours de la conférence, engagez-vous de
nouveau a vous améliorer selon I'inspiration regue.

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a lancé I'invitation suivante au début d'une
conférence générale :

« Vous vous étes rassemblés pour étre encouragés, inspirés, édifiés et dirigés en tant
que membres de I'Eglise. [...] Vous étes assemblés pour étre aidés dans vos soucis
temporels, vos échecs et vos réussites. Vous étes venus pour entendre la parole du

Seigneur non de ceux qui se sont choisis mais de ceux qu'il a appelés a enseigner
dans cette grande ceuvre.

« Vous avez prié pour entendre des choses qui vous aideront dans vos difficultés et

qui fortifieront votre foi. [...]

discours de conférence. Le Saint-Esprit nous

83



CHAPITRE 6

84

« Je vous invite a écouter, a écouter par le pouvoir du Saint-Esprit, les orateurs qui
nous adresseront la parole aujourd’hui et demain, ainsi que ce soir. Si vous écoutez
ainsi, je vous promets sans hésiter que vous serez édifiés, que votre résolution de
faire le bien sera plus forte, que vous trouverez des solutions a vos problemes et a
vos besoins, et que vous aurez envie de remercier le Seigneur pour ce que vous
aurez entendu » (Entendre par la puissance du Saint-Esprit », L'Etoile, janvier 1997,
p- 4-5).

Spencer W. Kimball (1895-1985) nous a encouragés a prendre note de
I'inspiration que nous recevons en écoutant les discours prononcés pendant la
conférence générale, a nous en souvenir et a agir en conséquence :

« Nous espérons que les dirigeants et les membres de I'Eglise qui ont assisté a la
conférence et 'ont écoutée ont été inspirés et édifiés. Nous espérons que vous
avez bien pris note des pensées qui vous sont venues a I’esprit pendant que les
Autorités générales s’adressaient a vous. De nombreuses suggestions ont été faites
qui vous aideront en tant que dirigeants a perfectionner I'ceuvre que vous
accomplissez. Beaucoup d’idées utiles ont été données pour le perfectionnement de
notre vie et c’est, bien sfir, la raison principale de notre venue.

« Pendant que j'étais assis, je me suis dit que lorsque je rentrerai chez moi ce soir,
apres cette conférence, il y aura de tres nombreux domaines de ma vie que je peux
perfectionner. ]’en ai mentalement fait la liste et j’ai I'intention de me mettre a
"ceuvre deés la fin de cette conférence » (« Spoken from Their Hearts », Ensign,
novembre 1975, p. 111).

6.7
La conférence générale est un appel a I'action

Au cours d'une conférence générale en 1856, Brigham Young a demandé aux saints
d’aller secourir des convois de charrettes a bras bloqués par les intempéries. En
s’appuyant sur cette analogie, Jeffrey R. Holland, du College des douze apotres, a
enseigné que le renouveau spirituel que nous retirons de la conférence devrait nous
motiver a servir les autres :

« Chacune de ces conférences est un appel a I’action non seulement dans notre
vie mais encore en faveur des gens qui nous entourent, ceux de notre famille et de
notre religion ainsi que des gens qui n’en font pas partie. [...]

« Tout comme porter secours aux personnes en détresse était le theme de la
conférence d’octobre 1856, c’est aussi le théme de cette conférence-ci et de la
précédente et de la suivante, au printemps. Ce ne sont peut-étre pas les vents
violents et les enterrements dans le sol gelé que nous aurons a affronter au cours de
cette conférence, mais il y a toujours des nécessiteux, des pauvres, des fatigués, des
découragés, des affligés, des personnes qui s’égarent ‘dans les sentiers interdits’

[1 Néphi 8:28] que nous avons mentionnés plus tot et des multitudes de gens qui
‘ne sont empéchés d’accéder a la vérité que parce qu’ils ne savent pas ot la trouver’
[D&A 123:12]. Tous sont 1a, les genoux qui chancellent et les mains languissantes
[voir D&A 81:5], et le mauvais temps arrive. IIs ne peuvent étre secourus que par
les gens qui ont plus, savent plus et peuvent aider davantage. Ne vous souciez pas
de demander : ‘Ot sont-ils ?” Ils sont partout, a notre droite, a notre gauche, dans
notre quartier et sur notre lieu de travail, dans chaque collectivité, dans chaque



CHAPITRE 6

comté et pays du monde. Prenez votre équipage et votre chariot. Chargez-le de
votre amour, de votre témoignage et d'un sac spirituel de farine. Puis prenez la
route dans n'importe quelle direction. Le Seigneur vous guidera vers ces personnes
qui sont dans le besoin, si vous embrassez 'Evangile de Jésus-Christ qui a été
enseigné au cours de cette conférence. Ouvrez votre cceur et vos mains aux
personnes qui sont prises au piege de I'équivalent du 21e siecle de Martin’s Cove et
Devil’s Gate. En faisant ainsi, nous répondons a la supplication répétée du Maitre
en faveur de la brebis, des drachmes ou des dmes perdues » [voir Luc 15] » (« De
nouveau des propheétes dans le pays », Le Liahona, novembre 2006, p. 106).

6.8
La mise en pratique des enseignements de la conférence générale va
améliorer notre vie

Spencer W. Kimball (1895-1985) a enseigné ce qui suit concernant I'importance
de mettre en pratique ce que nous apprenons a la conférence générale :

« Dimanche soir, 7 avril, le grand Tabernacle était fermé, les lumiéres éteintes, les
magnétophones arrétés, les portes verrouillées, et une autre conférence mémorable
tombait dans 'histoire. Ce serait peine perdue, un gaspillage de temps, d’énergie et
d’argent, de ne pas préter attention a ses messages. Au cours des différentes
sessions de deux heures [...], des vérités ont été enseignées, des points de doctrine
expliqués, des exhortations formulées, suffisamment pour délivrer le monde de
tous ses maux, et je dis bien de TOUS ses maux. Un enseignement relativement
complet en matiere de vérités éternelles a été dispensé a des millions de personnes
dans le grand espoir qu‘il y ait des oreilles qui entendent, des yeux qui voient et des
ceeurs qui palpitent de conviction pour la vérité. [...]

« Qu’aucun prétendu intellectuel arrogant et stir de lui ne rejette les vérités
enseignées et les témoignages rendus, ni ne conteste les messages et les directives
donnés. [...]

« J'espere que vous, les jeunes, avez tous entendu les messages intemporels
délivrés [pendant la conférence générale]. Tous les six mois, il y aura d’autres
conférences. J'espere que vous vous procurerez votre exemplaire du [Liahona] et
soulignerez les pensées pertinentes et le garderez pres de vous pour vous y référer
continuellement. Aucun texte ou livre, hormis les ouvrages canoniques de 1'Eglise,
ne devrait avoir une place aussi prééminente dans votre bibliotheque personnelle ;
non pas pour leur éloquence ou leur excellence rhétorique, mais pour les concepts
qui indiquent le chemin de la vie éternelle » (In the World but Not of It, Brigham
Young University Speeches of the Year [14 mai 1968], p. 2-3).

85



CHAPITRE 6

86

La conférence générale est un moment de renouveau spirituel

Ezra Taft Benson (1899-1994) a indiqué comment nous pouvons tirer un meilleur
profit des conférences générales :

« Je prie humblement que chacun d’entre nous suive les conseils et les instructions
que nous avons regus.

« Tout comme nous avons ressenti I'Esprit et avons pris de nouvelles résolutions
sacrées, puissions-nous avoir le courage et la force d’ame de les tenir.

« Dans les six mois qui suivront, gardez pres de vos ouvrages canoniques votre
numéro de conférence de L'Etoile et reportez-vous-y souvent. Comme I'a dit mon
ami et fréere Harold B. Lee, nous devons faire de ces discours de conférence ‘le
guide que nous emmenons et dont nous parlons pendant les six prochains mois. Ils
contiennent ce que le Seigneur juge important de révéler a son peuple
actuellement’ (dans Conference Report, avril 1946, p. 68).

« Puissions-nous rentrer chez nous animés par un engagement renouvelé vis-a-vis
de la mission de 1'Eglise si magnifiquement définie dans les sessions de cette
conférence : ‘inviter tout le monde a venir au Christ’ (D&A 20:59), ‘oui, venez au
Christ, et soyez rendus parfaits en lui” (Moroni 10:32) » (« Venez au Christ, et soyez
rendus parfaits en lui », L'Etoile, juillet 1988, p. 76).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a exprimé le désir que chaque membre de
I'Eglise devienne une meilleure personne en mettant en pratique les
enseignements donnés en conférence générale :

« J'espere que nous méditerons dans le recueillement sur les discours que nous
avons écoutés. J'espere que nous réfléchirons dans le calme aux propos merveilleux
que nous avons entendus. ]'espere que nous serons un peu plus contrits et plus
humbles.



CHAPITRE 6

« Nous avons tous été édifiés. Nous verrons si nous l’avons été a la maniere
dont nous appliquerons les enseignements dispensés. Si, par la suite, nous
sommes un peu plus gentils, si nous avons un peu plus d’amour pour notre
prochain, si nous sommes plus proches du Sauveur, si nous sommes plus résolus a
suivre ses enseignements et son exemple, alors cette conférence aura été une
grande réussite. Si, par contre, il n'y a pas d’amélioration dans notre vie, alors les
orateurs auront connu un grand échec.

« 1l se peut que les changements ne soient pas mesurables en un jour, en une
semaine ou en un mois. Les résolutions se prennent et s'oublient vite. Mais, dans
un an, si nous faisons mieux que par le passé, alors les efforts de ces journées
n’auront pas été vains.

Nous ne nous souviendrons pas de tout ce qui a été dit, mais tout cela produira une
élévation spirituelle. Aussi indéfinissable qu’elle puisse étre, elle n’en sera pas
moins réelle. Comme le Seigneur le dit a Nicodeme : ‘Le vent souffle ot il veut, et
tu en entends le bruit ; mais tu ne sais d’oti il vient, ni ot1 il va. Il en est ainsi de tout
homme qui est né de I'Esprit’ (Jean 3:8).

« Ainsi en sera-t-il de 'expérience que
nous avons vécue. Et peut-étre que, de
tout ce que nous aurons entendy, il se
dégagera une phrase ou un paragraphe
qui retiendra notre attention. Si cela se
produit, j’espere que nous le noterons
et y réfléchirons jusqu’a ce que nous en
savourions la substantifique moelle et
l'intégrions a notre vie.

« J'espere que pendant nos soirées
familiales nous discuterons de ces

choses avec nos enfants et que nous <
leur permettrons de gotter la douceur On nous recommande d'étudier les discours
des vérités que nous avons entendues. de la conférence générale pendant les lecons

Et quand paraitra Le Liahona contenant ~ 9€ soirée familiale.

tous les discours de la conférence, ne le

jetez pas dans un coin en disant que vous avez déja entendu tout cela, mais lisez les
discours et méditez a leur sujet. Vous remarquerez beaucoup de choses qui vous
avaient échappé lorsque vous aviez écouté les orateurs. [...]

« Demain matin, nous aurons repris notre travail, nos études, tout ce qui fait notre
vie quotidienne. Mais le souvenir de ce grand événement peut nous soutenir »
(« Un coeur humble et contrit », Le Liahona, janvier 2001, p. 102-103).

Paul V. Johnson, des soixante-dix, a expliqué que nous devons mettre en pratique
les discours des conférences générales :

« Pour que les messages de la conférence générale changent quelque chose dans
notre vie, nous devons étre disposés a suivre les recommandations que nous
entendons. Le Seigneur a expliqué dans une révélation a Joseph Smith, le

prophete : ‘Je vous donne le commandement de vous instruire et de vous édifier les
uns les autres lorsque vous étes assemblés, afin de savoir comment [...] agir

87



CHAPITRE 6

88

concernant les points de la loi et des commandements que j’ai donnés’ [D&A 43:8].
Mais savoir ‘comment agir’ ne suffit pas. Au verset suivant, le Seigneur dit : “Vous
vous engagerez a agir en toute sainteté devant moi’ [D&A 43:9]. Cette disposition a
passer a l’action a propos de ce que nous avons appris ouvre la porte a des
bénédictions merveilleuses. [...]

« Chaque fois que nous obéissons aux paroles des prophetes et des apotres,
nous récoltons de grandes bénédictions. Nous recevons plus de bénédictions
que nous ne pouvons comprendre sur le moment méme et nous continuons a
recevoir des bénédictions longtemps apres notre décision de départ d’étre
obéissants » (« Bénédictions de la conférence générale », Le Liahona, novembre
2005, p. 52).

Ala fin de la conférence générale d’avril 1978, Spencer W. Kimball (1895-1985)
adit:

« Au moment ot nous terminons cette conférence générale, écoutons tous ce qui
nous a été dit. Supposons que le conseil s’applique & nous, & moi. Ecoutons ceux
que nous soutenons comme prophetes et voyants, aussi bien que les autres
fréres, comme si notre vie éternelle en dépendait, car c’est bien le cas ! »

(« Ecoutez les prophetes », L'Etoile, octobre 1978, p. 142).

Marion G. Romney (1897-1988), de la Premiere Présidence, a souligné la quantité
de vérité enseignée pendant les conférences générales :

« Nous avons entendu suffisamment de vérité et de conseils au cours de cette
conférence pour nous conduire dans la présence de Dieu si nous les suivons. Nous
avons été transportés sur un sommet spirituel et des visions de grande gloire nous
ont été révélées » (dans Conference Report, avril 1954, p. 132-133).

Au moment ol vous prenez k|

I'engagement de mettre en pratique les
enseignements de la conférence
générale, réfléchissez aux suggestions
suivantes :

1. Parlez de la conférence générale
avec votre famille et vos amis.
Discutez ensemble de ce que vous
avez appris.

2. Pendant que vous écoutez la Réfléchissez a la maniére dont ces conseils
conférence générale, dés que I’Esprit  s‘appliquent a vous personnellement.
vous pousse a faire quelque chose,
notez-le, puis faites-le.

3. Fixez-vous des buts qui précisent comment et quand vous allez mettre en
pratique les conseils que vous avez recus pendant la conférence générale. Notez
vos buts et revoyez-les souvent.

4. Etudiez les discours lorsqu’ils sont publiés dans les magazines de 1'Eglise ou
sur I'Internet afin de trouver de nouvelles idées et de revivre les sentiments
spirituels. (Les discours de conférence générale peuvent étre lus ou écoutés sur



6.

lds.org ; des recherches par mot ou par sujet sont également possibles dans les
magazines du Liahona en ligne.)

Préparez des lecons de soirée familiale basées sur des discours de la
conférence.

Achetez les DVD ou les CD de la conférence générale, et visionnez-les ou
écoutez-les souvent, par exemple pendant vos trajets ou déplacements afin
d’utiliser votre temps plus sagement.

Recopiez de courtes citations tirées des discours de conférence et affichez-les
chez vous, 1a o1 vous pourrez les voir régulierement. Efforcez-vous de les

apprendre par cceur.

Points sur lesquels méditer

Prenez-vous des notes pendant que vous écoutez la conférence générale ? Résumez-vous les commentaires des orateurs ou
notez-vous uniquement ce qui vous interpelle ? Incluez-vous dans vos notes les murmures de |'Esprit qui vous parviennent en
écoutant un orateur ? Comprennent-elles des plans et des objectifs que vous voudriez vous fixer pour améliorer votre vie ?
Quelles instructions contenues dans Doctrine et Alliances 43:8-10 pourraient vous aider a améliorer votre prise de notes lors de la
conférence générale ?

Réfléchissez a la maniére dont vous considérez les messages de la conférence générale et les autres discours et écrits d'Autorités
générales. Comment avez-vous mis en pratique les exhortations et les instructions des orateurs dans le passé ? Comment
allez-vous les mettre en pratique a |'avenir ?

Quelles sont les bénédictions promises aux personnes qui suivent les prophétes de Dieu ?
Qu'allez-vous faire pour améliorer votre préparation pour la prochaine conférence générale ?

Comment votre étude des discours de conférence peut-elle influencer votre étude des Ecritures ?

Idées de taches

D'aprés ce que vous avez appris dans ce chapitre, dressez une liste précise de ce que vous pouvez faire pour vous préparer a
recevoir et a mettre en pratique la parole du Seigneur lors de la conférence générale. Faites une deuxiéme liste comportant les
bénédictions auxquelles vous pouvez vous attendre en accomplissant ce que vous avez écrit.

Lisez Mosiah 5:1-7 et relevez les conséquences du discours du roi Benjamin sur son peuple. Que pouvez-vous faire pour ressentir
des effets similaires lors de la conférence générale ?

Lisez Ephésiens 4:11-14 et énumérez les arguments donnés par I'apétre Paul pour justifier la raison pour laquelle le Seigneur a
établi son Eglise avec des prophétes et des apétres. Quel est le lien entre I'enseignement de Paul et la conférence générale ?

Pendant votre étude des numéros de conférence du Liahona et d'autres discours faits par les Fréres, soulignez les promesses
précises qu'ils font Notez également ce que les orateurs nous demandent de faire pour recevoir les bénédictions promises. Notez
ce que vous allez faire dés maintenant pour obtenir ces bénédictions.

89



90

CHAPITRE 7

L'étude des discours la
conférence générale

Introduction

Ezra Taft Benson (1899-1994) a enseigné un principe qui est
fondamental dans ce cours

. « Les lectures les plus importantes que nous puissions faire
sont les paroles du prophéte [...] contenues chaque mois
dans nos magazines de I'Eglise. Tous les six mois, nous
trouvons des instructions dans les discours de conférence
générale publiés dans le magazine Le Liahona » (« Quatorze
points essentiels pour suivre le prophéte » [Brigham Young
University devotional, 26 février 1980], p. 2,
speeches.byu.edu).

Spencer W. Kimball (1895-1985) a également recommandé
aux membres de I'Eglise de se procurer un exemplaire du
numéro de la conférence et de I'intégrer dans leur
bibliotheque de I'Evangile :

« J'espére que vous vous procurerez un exemplaire du
[Liahona] et soulignerez les pensées pertinentes et le
garderez prés de vous pour vous y référer continuellement.
Aucun texte ou livre, hormis les ouvrages canoniques de

Commentaire
7.1

I'Eglise, ne devrait avoir une place aussi prééminente dans
votre bibliotheque personnelle ; non pas pour leur éloquence
ou leur excellence rhétorique, mais pour les concepts qui
indiquent le chemin de la vie éternelle » (In the World but
Not of It, Brigham Young University Speeches of the Year [14
mai 1968], p. 2-3).

Ce chapitre propose des idées et des techniques pour vous
aider a étudier plus efficacement les numéros de la
conférence générale du Liahona, ainsi que d‘autres discours
et écrits. La plus grande partie de ce cours est consacrée a
I'étude des discours de la derniére conférence générale et aux
lecons que I'on peut en tirer. En écoutant et en étudiant
attentivement les discours des prophétes vivants, vous
pouvez découvrir la volonté du Seigneur a votre égard en ce
moment. Décidez, en vous aidant de la priére, de la maniére
dont vous pouvez utiliser ces techniques pour faire grandir
votre foi au Seigneur Jésus-Christ et aux messages qu'il incite
ses dirigeants désignés a nous remettre.

Préparez-vous l'esprit et le coeur

La préparation est indispensable pour recevoir et comprendre la volonté du

Seigneur. Le Seigneur a promis : « Je te le dirai dans ton esprit et dans ton coeur par
le Saint-Esprit qui viendra sur toi et qui demeurera dans ton cceur » (D&A 8:2). La
parole du Seigneur vous parviendra plus facilement si vous préparez votre esprit et
votre cceur. David A. Bednar, du College des douze apotres, a enseigné
I'importance de se préparer et d’étre un apprenant actif :

« Comme Néphi nous I'enseigne : ‘Lorsqu’'un homme parle par le pouvoir du
Saint-Esprit, le pouvoir du Saint-Esprit porte [le message au] coeur des enfants des
hommes’ (2 Néphi 33:1). Remarquez bien que le pouvoir de I'Esprit porte le
message vers le coeur mais pas nécessairement dans le cceur. Un enseignant peut
expliquer, démontrer, persuader et témoigner et le faire avec efficacité et une
grande puissance spirituelle. Mais finalement, le contenu du message et le
témoignage du Saint-Esprit ne pénétrent le coeur que si la personne qui recoit ce
message et ce témoignage leur permet d’entrer. La recherche de la connaissance
par la foi ouvre le chemin qui mene dans le coeur. [...]



CHAPITRE 7

« Quelqu’un qui apprend en exergant son libre arbitre selon des principes corrects
ouvre son ceeur au Saint-Esprit et invite sa puissance pour enseigner, témoigner et
confirmer la vérité. Apprendre par la foi demande un effort mental, spirituel et
physique et pas une simple attente passive. C'est par la sincérité et des actions
constamment inspirées par la foi que nous montrons a notre Pere céleste et a son
Fils Jésus-Christ notre volonté d’apprendre et de recevoir des instructions du
Saint-Esprit. [...]

« [...] Lexpérience m’a permis de comprendre qu’on ne se souvient pas tres
longtemps, ou pas du tout, d’'une réponse apportée par une autre personne. Par
contre, en général, une réponse que ’on trouve soi-méme ou que 'on obtient par
I’exercice de la foi se retient toute la vie. On se saisit des connaissances les plus
importantes de la vie, personne ne les enseigne » (« Chercher la connaissance par
la foi », Le Liahona, septembre 2007, p. 17, 20, 23).

Réfléchissez aux manieéres suivantes de vous préparer avant une conférence
générale :

e Prenez le temps d’écouter les discours de conférence sans distractions.
Favorisez une atmospheére o1 vous pouvez recevoir l'inspiration du Saint-Esprit.

® Recherchez l'inspiration de I'Esprit en priant, en jeinant et en étudiant les
Ecritures avec sincérité.

* Dressez la liste des questions ou des préoccupations auxquelles vous souhaitez
trouver une réponse. Notez ensuite les réponses et les impressions recues au
cours de la conférence.

* Révisez vos notes de la conférence générale précédente.

7.2
Utilisez de bonnes techniques d'étude lorsque vous examinez les discours de
conférence générale

Lorsque vous étudiez des discours de
conférence générale, vous pouvez
utilisez les méme techniques que pour
I'étude des Ecritures. Le reste de ce
chapitre décrit certaines de ces
techniques. La mise en pratique des
suggestions contenues dans ce chapitre
influencera non seulement votre étude
des prophetes vivants, mais également
votre capacité de faire de bons choix.

7.2.1 Allez sur Ids.org pour étudier les discours de
Dégagez les points de doctrine et les la conférence actuelle et ceux de conférences
passées.

principes

Au cours de votre étude des discours de

conférence générale, cherchez les énoncés clairs de points de doctrine et de
principes de I’Evangile . Relevez-les et marquez-les de maniére a pourvoir les
revoir et vous en souvenir. Lexamen et la méditation des déclarations de doctrine et
de principes peut améliorer votre compréhension des vérités de I'Evangile et votre

91



CHAPITRE 7

engagement a les respecter. Voici quelques exemples de points de doctrine et de
principes enseignés au cours de conférences générales :

¢ Richard G. Scott (1928-2015), du College des douze apotres :

« Il est rare de recevoir une réponse complete [a votre priere] d'un seul coup.
Elle viendra petit a petit, par bribes, afin que vos capacités augmentent. Si vous
suivez chaque bribe avec foi, vous serez dirigés vers d’autres bribes jusqu’a
I'obtention de la réponse complete. Ce mode exige d’avoir foi en la capacité de
réponse de notre Pere. Bien que cela soit parfois tres dur, cela nous fait
beaucoup progresser » (« Faire appel au don divin de la priere », Le Liahona, mai
2007, p. 9).

¢ Henry B. Eyring, de la Premiere Présidence :

« Nous savons par la prophétie que non seulement I'Eglise vraie et vivante ne
sera plus retirée de la terre, mais encore qu’elle deviendra meilleure. [...] Les
Ecritures contiennent la promesse que, quand il reviendra vers son Eglise, le
Seigneur la trouvera spirituellement préparée pour lui. Cela devrait nous
donner de la détermination et de I’optimisme. Nous devons faire mieux. Nous
le pouvons. Et nous le ferons » (« I'Eglise vraie et vivante », Le Liahona, mai
2008, p. 21).

¢ Robert D. Hales, du College des douze apétres :

« Nous nous préparons a recevoir la révélation personnelle comme les
prophétes, par I'étude des Ecritures, le jetine, la priere et 'édification de notre
foi. La clé est la foi » (« La révélation personnelle : Les enseignements et
'exemple des prophetes », Le Liahona, novembre 2007, p. 88).

92



CHAPITRE 7

7.2.2
Dégagez les interprétations des Ecritures ou leurs explications

Les prophetes jouent un role clé dans
l'interprétation et I'explication des
Ecritures. Voici quelques exemples :

¢ Jeffrey R. Holland, du College des
douze apbtres, a enseigné comment
les Ecritures montrent la nature
distincte des trois membres de la
Divinité (voir « Le seul vrai Dieu et
celui qu’il a envoyé, Jésus-Christ »,
Le Liahona, novembre 2007,
p- 40-42).

e James E. Faust (1920-2007) de la
Premieére Présidence, a appliqué
plusieurs Ecritures au principe du
pardon qu’il enseignait (voir « Le
pouvoir guérisseur du pardon », Le i
Liahona, mai 2007, p. 67-69). e

. N Les discours de conférence générale peuvent
* David A. Bednar, du College des g P
douze apétres, a parlé des « tendres
miséricordes du Seigneur »

mentionnées dans 1 Néphi 1:20 (voir « Les tendres miséricordes du Seigneur »,
Le Liahona, mai 2005, p. 99-102).

nous aider & mieux comprendre les Ecritures.

7.2.3
Faites des renvois croisés entre les discours et les Ecritures

Lorsque vous relevez des
interprétations ou des explications, il
peut étre utile de noter la référence
du discours de conférence dans la
marge de I’Ecriture qui est enseignée
ou expliquée. Voici quelques exemples :

o A coté de Apocalypse 22:18, vous
pourriez noter : Jeffrey R. Holland, Le
Liahona, mai 2008, p. 91-94. Dans ce
discours, fréere Holland fait allusion
a Apocalypse 22:18 et parle de
Iimportance de la révélation
continue.

L'étude des discours de conférence générale
associée a celle des Ecritures vous permettra

o A coté de Psaumes 24:3-4, vous
pourriez noter : David A. Bednar, Le
Liahona, novembre 2007, p. 80-83.
Frere Bednar parle de ce que signifie
avoir les mains innocentes et le coeur pur.

de mieux comprendre les uns et les autres.

93



CHAPITRE 7

94

A coté de Néhémie 6, vous pourriez noter : Dieter F. Uchtdorf, Le Liahona, mai
2009, p. 59-62. Le président Uchtdorf parle de la reconstruction du mur
d’enceinte de Jérusalem par Néhémie et de I'idée que « nous avons un grand
ouvrage a exécuter et nous ne pouvons descendre ».

Vous pourriez également utiliser les marges de votre exemplaire du Liahona pour
noter les références d’Ecriture qui étayent les idées enseignées dans le discours.

7.24
Relevez les encouragements, les exhortations ou les commandements

En recherchant les encouragements, les exhortations et les commandements, vous
découvrirez les choses précises que vous devez faire afin de vivre en harmonie avec
la volonté du Seigneur. Il peut étre utile de souligner ces phrases dans votre
exemplaire du Liahona afin de pouvoir les retrouver plus tard. Voici des exemples de
ces phrases :

e L. Tom Perry (1922-2015), du College des douze apdtres :

« Nous langons a nouveau l'appel a tous les jeunes hommes qualifiés
spirituellement, physiquement et émotionnellement de venir préts afin de
devenir missionnaires de 1'Eglise de Jésus-Christ. Assurez-vous de satisfaire
aisément aux criteres minima du service missionnaire et de placer
continuellement la barre plus haut. Préparez-vous a étre plus efficaces dans ce
magnifique appel » (« Placer la barre plus haut », Le Liahona, novembre

2007, p. 49).

¢ Dallin H. Oaks, du College des douze apotres :

« Quand nous réfléchissons a des choix que nous avons a faire, nous devons
nous rappeler qu'il ne suffit pas que quelque chose soit bon. D’autres choix sont
mieux et d’autres sont encore mieux. [...]

« Réfléchissez a la fagon dont nous utilisons notre temps par notre choix des
émissions télévisées, des jeux vidéo, de I'Internet ou des livres ou magazines
que nous lisons. Bien entendu, il est bon de regarder des divertissements sains
ou d’obtenir des informations intéressantes. Mais les choses de ce genre ne
valent pas toutes le temps que nous leur consacrons. Il y en a qui sont
meilleures et d’autres encore meilleures » (« Bon, mieux, encore mieux », Le
Liahona, novembre 2007, p. 105).

e Thomas S. Monson :

« Vous qui pouvez aller au temple, je vous recommande de le faire souvent »
(« Abondamment bénis », Le Liahona, mai 2008, p. 112).



CHAPITRE 7

7.25
Recherchez les bénédictions promises et ce que nous devons faire pour y avoir droit

Les prophetes font souvent des
promesses aux personnes qui
respectent les principes qu’ils
enseignent. La recherche des
bénédictions promises peut nous
motiver a vivre de maniere juste. Voici
deux exemples de ces promesses :

¢ Henry B. Eyring, de la Premiere
Présidence :

« Je peux vous promettre que si vous
méditez sur les Ecritures et
commencez a faire ce que vous avez
fait alliance avec Dieu de faire, vous
éprouverez plus d’amour pour Dieu
et sentirez davantage son amour
pour vous. Et ainsi vos prieres
viendront du cceur et seront pleines ; S
de gratitude et de supplications. Nous ne devons pas nous contenter d’écouter
Vous vous sentirez plus dépendants  les discours, nous devons agir en

de Dieu. Vous trouverez le courage conséquence. Ainsi nous faisons preuve

et la détermination d’agir a son de foi.

service sans crainte et la paix dans le

ceeur. Vous prierez toujours. Et vous ne I'oublierez pas, quoi que "avenir vous
réserve » (« La priere », Le Liahona, janvier 2002, p. 19).

e L. Tom Perry (1922-2015), du College des douze apdtres :

« Je promets de grandes bénédictions sur les plans social, physique, mental,
émotionnel et spirituel a chaque jeune homme qui paiera une grande partie de
sa mission » (« Placer la barre plus haut », p. 48-49).

7.2.6
Relevez les répétitions de mots ou d'expressions

Les mots et les expressions qui sont répétés peuvent attirer I’attention sur le
message principal de I'orateur. Par exemple, Dieter F. Uchtdorf, de la Premiere
Présidence, a employé plusieurs fois I'expression « quelques degrés » dans un
discours de conférence pour souligner que « la différence entre le bonheur et le
malheur pour les personnes, les couples et les familles, résulte souvent d’une erreur
de quelques degrés seulement » (« Une question de quelques degrés », Le Liahona,
mai 2008, p. 57-60). De la méme maniere, le président Uchtdorf a répété
'expression « foi de nos peres » dans un discours de cette méme conférence
générale en nous recommandant de nous souvenir de la foi des personnes qui ont
préparé la voie pour nous (« La foi de notre pére », Le Liahona, mai 2008,

p. 68-70, 75).

Les mots et les expressions répétés peuvent également établir un lien entre les
discours de plusieurs orateurs. Par exemple, vous remarquerez que des expressions

95



CHAPITRE 7

96

telles que « tendres miséricordes » et « placer la barre plus haut » sont employées
dans plusieurs discours de la méme conférence ou dans plusieurs conférences.
Létablissement de liens entre plusieurs discours peut vous donner un
compréhension plus compléte des principes importants de I'Evangile qu’ils
enseignent.

7.2.7
Prenez bonne note des expressions mémorables

Cherchez les expressions et les phrases
qui, bien que courtes et faciles a se
rappeler, revétent un sens profond.
Lorsque vous les méditez, elles peuvent
vous permettre de mieux comprendre
des principes importants. Voici
quelques exemples :

¢ Joseph B. Wirthlin (1917-2008), du
College des douze apotres :

« Quand nous aimons le Seigneur,
'obéissance cesse d’étre un
fardeau » (« Le grand
commandement », Le Liahona,
novembre 2007, p. 30).

e Thomas S. Monson :

« Nulle amitié n’est plus précieuse
qu’une conscience pure »
(« Exemples de droiture », Le Liahona, mai 2008, p. 65).

7.2.8
Dégagez des listes

Des orateurs peuvent utiliser des listes pour décrire un processus tel que le repentir,
ou des éléments d'un principe. Par exemple, Thomas S. Monson a dressé la liste
des « marques d'un véritable détenteur de la prétrise de Dieu ». Sa liste
mentionnait « la marque de la vision », « la marque de 'effort », « la marque de la
foi », « la marque de la vertu » et la « marque de la priére » (« Un sacerdoce royal »,
Le Liahona, novembre 2007, p. 59-61). Relever des listes lorsque vous étudiez des
discours de conférence générale peut vous permettre de résumer et d’organiser les
renseignements qu’ils contiennent. Cela vous permettra de comprendre les
enseignements, de vous en souvenir et de les mettre en pratique.



CHAPITRE 7

7.29
Recherchez les relations de cause a effet et les passages contenant un « si ».

Recherchez les passages qui expliquent
les effets de certaines actions. Elles
précisent les conséquences et les
bénédictions. Voici quelques exemples :

Henry B. Eyring, de la Premieére
Présidence :

« Sinous devenons négligents dans
notre étude des Ecritures, nous
deviendrons plus négligents dans
nos prieres. Il se peut que nous ne
cessions pas de prier, mais que nos
prieres deviennent plus répétitives,
plus mécaniques, parce que
dépourvues d'une intention réelle »
(« La priere », p. 18).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) :

« Sivous le faites [controler vos

humeurs], vous n’aurez aucun regret. Votre mariage et vos relations familiales
seront protégés. Vous serez beaucoup plus heureux. Vous ferez plus de bien.
Vous connaitrez une paix qui sera merveilleuse » (« Lents a la colere », Le
Liahona, novembre 2007, p. 66).

Thomas S. Monson :

« Sile Seigneur nous a confié une mission, nous avons droit a son aide »
(« Exemples de droiture », Le Liahona, mai 2008, p. 65).

7.2.10
Faites attention aux mots et expressions qui introduisent un point précis ou une
conclusion

Les mots tels que « donc », « ainsi », et les expressions telles que « en fin de
compte », « souvenez-vous », « en conclusion » et « en résumé » introduisent des
points essentiels ou des conclusions. Voici quelques exemples :

 Russell M. Nelson, président du College des douze apotres a cité Ephésiens

2:19-20 et 4:11-13, puis il a dit :

« Dong, le ministere des apotres, la Premiere Présidence et les Douze, est de
réaliser cette unité de la foi et de proclamer notre connaissance du Maitre »
(« Salut et exaltation », Le Liahona, mai 2008, p. 7).

L. Tom Perry (1922-2015), du College des douze apotres a insisté sur 'unité qui
doit exister au sein du mariage lorsqu’il a eu fini de parler du role de chef de
famille du pere :

« Rappelez-vous, mes freres, que, dans votre role de dirigeant dans votre foyer,
votre femme est votre compagne. [...] Depuis le début, Dieu a enseigné au
genre humain que le mariage doit unir le mari et la femme. Il n’y a donc pas de

97



CHAPITRE 7

98

président ni de vice-présidente dans une famille. Le mari et la femme travaillent
éternellement en collaboration pour le bien de leur famille. Ils sont unis en
parole et en action quand ils dirigent et guident leur cellule familiale. Ils sont
sur un pied d’égalité. Ils planifient et organisent les affaires familiales dans
"'unité et a l'unanimité en allant de I'avant » (« L'appel de pere est éternel », Le
Liahona, mai 2004, p. 71).

7.2.11

Posez des questions

Les bonnes questions favorisent ’apprentissage et permettent au Saint-Esprit
de vous instruire au-dela des mots prononcés. En étudiant les discours de
conférence, apprenez a poser des questions telles que celles-ci :

e Pourquoi I'orateur a-t-il employé ce mot ou cette expression ?

* Quel est le message qui m’est adressé, qui est adressé a ma famille ou a
I'Eglise ?
e Comment puis-je mettre cela en pratique ?

* Qu’est-ce que cela m’enseigne sur Jésus-Christ ou sur le plan du salut ?

® Y a-t-il un theme prédominant dans cette conférence ?

7.2.12
Notez les murmures spirituels

Lorsque vous méditez les conseils
donnés en conférence générale, le
Saint-Esprit peut vous donner des idées
et des inspirations adaptées a vos
besoins et a votre niveau de maturité
spirituelle. Noter des idées dans un "
journal intime ou un carnet de notes e 4

peut vous permettre de les retenir ! D ~
définitivement. Vous pourriez . # -

également y inscrire des buts pour votre | k
amélioration. Revoyez périodiquement  notez les murmures spirituels et agissez
vos notes et vos buts et évaluez vos ensuite en conséquence. C'est une facon de
progrés. montrer au Seigneur que les impressions

Richard G. Scott (1928-2015), du spirituelles sont importantes pour vous.
College des douze apotres, a expliqué
un bienfait supplémentaire que ’on peut retirer de la mise par écrit de nos

pensées :

« C’est par le processus d’encore et encore ressentir des impressions, de les mettre
par écrit et d'y donner suite que 1'on apprend a s’en remettre davantage a la
direction de I'Esprit qu’a la communication par les cing sens » (« Helping Others to
Be Spiritually Led » [Church Educational System symposium on the Doctrine and
Covenants and Church History, 11 aofit 1998], p. 3).

Gordon B. Hinckley (1910-2008), nous a également encouragés a faire ceci :



CHAPITRE 7

« Peut-étre que, de tout ce que nous aurons entendu, il se dégagera une phrase ou
un paragraphe qui retiendra notre attention. Si cela se produit, j’espére que nous le
noterons et y réfléchirons jusqu’a ce que nous en savourions la substantifique
moelle et I'intégrions a notre vie » (« Un coeur humble et contrit », Le Liahona,
janvier 2001, p. 103).

7.2.13

Recherchez les témoignages des témoins spéciaux du Seigneur

Les témoignages puissants et porteurs de foi sont d'un grand soutien pour le notre.
L'Esprit est rarement aussi fort que lorsque des témoignages sont rendus. En voici
deux exemples :

* Gordon B. Hinckley (1910-2008) a rendu ce témoignage du Sauveur :

« Soyez forts dans votre témoignage de Jésus-Christ, le Fils de Dieu. 1l est la pierre
angulaire de cette grande ceuvre. Je témoigne solennellement de sa divinité et
de sa réalité. Il est I’Agneau sans tache qui a été offert pour les péchés du
monde. A travers sa douleur et a cause de ses souffrances, je trouve
réconciliation et vie éternelle. Il est mon Instructeur, mon Exemple, mon Ami et
mon Sauveur que j'aime et que j’adore comme Rédempteur du monde »

(« Edifiez votre tabernacle », L'Etoile, janvier 1993, p. 64 ; italiques ajoutés).

¢ Dans son dernier discours de conférence générale avant sa mort, Bruce R.
McConkie (1915-1985), du College des douze apdtres a témoigné :

« Et maintenant, quant a ce sacrifice parfait, réalisé par I'effusion du sang d'un
Dieu, je témoigne qu'il a eu lieu a Gethsémané et au Golgotha. Et quant a
Jésus-Christ, je témoigne qu’il est le Fils du Dieu vivant, et qu'il a été crucifié
pour les péchés du monde. Il est notre Seigneur, notre Dieu et notre Roi. C'est
ce que je sais moi-méme, indépendamment de toute autre personne.

Je suis un de ses témoins, et, dans un avenir proche, je toucherai les marques
dans ses mains et ses pieds, et je mouillerai ses pieds de mes larmes.

Mais je ne saurai pas mieux alors que maintenant qu'il est le Fils du Dieu
Tout-puissant ; qu’il est notre Sauveur et Rédempteur ; et que le salut s’obtient
par son sang sacrifié et d’aucune autre fagon.

Que Dieu nous accorde a tous de marcher dans la lumiére comme Dieu notre
Pere se trouve dans la lumieére afin que, selon les promesses, le sang de
Jésus-Christ, son Fils, nous purifie de tout péché » (« Le pouvoir purificateur de
Gethsémané », ['Etoile, octobre 1985, p. 10).

7.2.14

Apprenez les déclarations importantes par coeur

Le Seigneur a dit que ce que ses serviteurs disent « sous l'inspiration du
Saint-Esprit sera Ecriture » (D&A 68:4). En considération de ce principe, le conseil
que Richard G. Scott (1928-2015), du College des douze apdtres, a donné pour
citer et mémoriser exactement les Ecritures s’applique aux paroles des prophétes
vivants :

« Il existe dans les mots particuliers des ouvrages canoniques une puissance qui
peut changer la vie. Cette puissance est affaiblie lorsqu’on paraphrase ou altére ce

929



CHAPITRE 7

100

vocabulaire. Je suggere que vous recommandiez a vos étudiants de réciter les
Ecritures avec précision. Tout ce que vous ferez pour les inciter a apprendre les
passages choisis par coeur apportera dans leur vie la puissance qu’ils contiennent »
(« Four Fundamentals for Those Who Teach and Inspire Youth » [Church
Educational System symposium on the Old Testament, 14 aotit 1987], p. 7).

« Je vous conseille de mémoriser les passages d'Ecriture qui touchent votre cceur et
emplissent votre dme de compréhension. Utilisées comme le Seigneur les a fait
enregistrer, les Ecritures ont un pouvoir intrinseque qui n’est pas communiqué
quand on les paraphrase. Parfois, dans les moments de grand besoin, je passe
mentalement en revue les Ecritures qui m’ont donné de la force. Il émane beaucoup
de consolation, de direction et de puissance des Ecritures, en particulier des paroles
du Seigneur » (« Il vit », L'Etoile, janvier 2000, p. 106).

La mémorisation de phrases importantes tirées de discours des propheétes vivants
nous fournira une réserve d’inspiration et de conseils auxquels nous pourrons faire
appel en cas de besoin.

7.2.15
Etudiez les discours qui traitent d’'un méme sujet

L'étude de plusieurs discours traitant d'un méme sujet soulignera souvent différents
aspects et donnera des idées supplémentaires. Par exemple, au cours de la
conférence générale d’octobre 2007, Robert D. Hales, du College des douze apoétres,
a parlé de la révélation personnelle, et Richard G. Scott, également du College des
douze apbtres, a parlé d'utiliser la révélation pour guider nos choix (voir « La
révélation personnelle : Les enseignements et I'exemple des propheétes » et « La
vérité, fondement de bonnes décisions », Le Liahona, novembre 2007, p. 86-92).
Lors de la conférence générale d’avril 2006, M. Russell Ballard et Richard G. Scott,
du College des douze apbtres, ont parlé de la proclamation de 'Evangile. Frére
Ballard a parlé d’inviter des amis et des voisins chez nous pour parler de I'Evangile
avec eux et, apres ce discours, frere Scott a parlé de la préparation des
missionnaires au foyer et dans 'Eglise (voir « Créer un foyer ot I'on proclame
I’Evangﬂe » et « C'est le moment de faire une mission ! », Le Liahona, mai 2006,

p. 84-90).

7.2.16
Faites une bibliothéque avec vos notes et vos numéros de conférence du Liahona

Conservez les numéros de conférence des magazines de 1'Eglise, ainsi que les notes
que vous avez prises pendant que vous écoutiez ou étudiiez les discours, afin de
pouvoir vous y reporter ultérieurement. Cela vous permettra de comparer ces
anciens messages et réflexions avec ceux que vous avez recus plus tard. Vous
pourrez également remarquer combien certains principes et certains points de
doctrine sont répétés dans de nombreuses conférences et commencer a faire des
renvois croisés. Et cela vous permettra de puiser plus facilement dans les paroles
des prophetes lorsque vous enseignez, par exemple en mission, ou lors d'un
discours en réunion de Sainte-Céne, d’un cours de I’Eglise ou d’une soirée
familiale.



CHAPITRE 7

7.2.17
Mettez en pratique ce que vous apprenez

L objectif de votre étude de 1'Evangile
doit étre de mieux le respecter. Ce n’est
pas simplement ce que vous savez mais
ce que vous faites de ce que vous savez
qui apporte le plus grand bonheur dans
la vie. Nous devons mettre la parole en
pratique et ne pas nous borner a
I"écouter (voir Jacques 1:22). Si vous
appliquez ce que vous apprenez, votre
compréhension du plan de salut
s’améliorera et votre désir d’en parler
aux autres s’intensifiera. Le bonheur est
assuré lorsque nous acceptons les
recommandations du Seigneur et de ses
prophetes et les respectons.

Réfléchissez aux questions suivantes
pendant que vous étudiez la conférence
générale : cela peut vous aider a mettre
ce que vous apprenez en pratique :

¢ Comment le Seigneur voudrait-il
que j'applique ceci dans ma vie ?

* Comment puis-je utiliser cela pour affermir ma foi ?

e A quelle occasion est-ce que j’ai éprouvé quelque chose de semblable a ce qui
est enseigné ?

* Qu’est-ce que cela changerait dans ma vie de suivre cet enseignement ?

e Comment puis-je utiliser cela pour enseigner un principe de I'Evangile aux
autres ?

Points sur lesquels méditer

o Réfléchissez a un probléme ou a une décision précise qui se présente. Comment les messages de la toute derniére conférence
générale de I'Eglise peuvent-ils contribuer & résoudre ce probléme ?

Idées de taches

e Choisissez les techniques d'étude décrites dans ce chapitre que vous souhaitez intégrer a votre étude personnelle. Commencez
une étude personnelle des discours de la toute derniére conférence générale en utilisant ces techniques.

o Dressez la liste des recommandations faites lors de la toute derniére conférence générale sur lesquelles vous devez travailler.
Notez des buts et prenez des engagements en suivant les indications de I'Esprit du Seigneur.

e Lisez les magazines de I'Eglise. Prétez une attention toute particuliére aux discours faits par les membres de la Premiére
Présidence et d'autres Autorités générales.

101



kY

SEMINAIRES ET
INSTITUTS DE RELIGION

" EGLISE DE
JESUS-CHRIST
DES SAINTS

DES DERNIERS JOURS

FFFFFF

4 m |021 44”21 1 4o||‘| 1
14421 140



	Table des matières
	Introduction
	Chapitre 1 : Nous avons besoin de prophètes vivants
	Chapitre 2 : Le prophète vivant : Le président de l’Église
	Chapitre 3 : Succession dans la présidence
	Chapitre 4 : Le Collège de la Première Présidence
	Chapitre 5 : Le Collège des douze apôtres
	Chapitre 6 : La conférence générale
	Chapitre 7 : L’étude des discours de conférence générale

