




Enseignements des prophètes vivants,
Manuel de l’étudiant
Cours de religion 333

Publié par
l’Église de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours
Salt Lake City, Utah



Nous apprécions les commentaires et les corrections. Veuillez les envoyer, ainsi que les erreurs, à :

Seminaries and Institutes of Religion Curriculum Services
50 East North Temple Street

Salt Lake City, Utah 84150-0008
USA

Email : ces-manuals@ldschurch.org
Veuillez indiquer vos nom, adresse, paroisse et pieu.

N’oubliez pas de préciser le titre du manuel lorsque vous adressez vos commentaires.

© 2010, 2016 Intellectual Reserve, Inc.
Tous droits réservés.

Printed in the United States of America
Version 2, 12/16

Approbation de l’anglais : 10/16
Approbation de la traduction : 10/16

Traduction de Teachings of the Living Prophets Student Manual
French

14421 140



1
2
3
4
5
6
7

Table des matières
Introduction  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . v

Le besoin que nous avons de prophètes vivants .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 1
Le prophète vivant : Le président de l’Église  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 13
Succession dans la présidence  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 27
Le Collège de la Première Présidence  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 44
Le Collège des douze apôtres  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 59
Conférence générale  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 75
L’étude des discours de la conférence générale  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 90





Dans le hall des prophètes, situé dans le
centre de conférences à Salt Lake City, en
Utah, les sculptures des prophètes de cette
dispensation sont un rappel imposant de la
continuité de la révélation.

Introduction
James E. Faust (1920-2007), de la
Première Présidence, a expliqué le rôle
des prophètes et la nécessité de la
révélation qu’ils reçoivent :

« Les prophètes, voyants et révélateurs
ont eu et ont encore la responsabilité et
l’honneur de recevoir et de déclarer la
parole que Dieu adresse au monde. […]

« […] Ce sont les oracles prophétiques
qui, au cours des siècles, se sont mis sur
la longueur d’ondes de la ‘station
émettrice céleste’. Ils ont la
responsabilité de relayer la parole du
Seigneur aux autres. […]

« L’Église a constamment besoin d’être
guidée par son chef, le Seigneur et
Sauveur, Jésus-Christ. Cela a été bien
enseigné par George Q. Cannon,
ancien membre de la Première
Présidence : ‘Nous avons la Bible, le
Livre de Mormon et le livre des
Doctrine et Alliances ; mais tous ces
livres, sans les oracles vivants et un flot
constant de révélations du Seigneur, ne
mèneraient personne au royaume céleste de Dieu’ [Gospel Truth : Discourses and
Writings of President George Q. Cannon, 2 vols., sél. Jerreld L. Newquist, 1974,
1:323]. […]

« La révélation était requise pour établir l’Église. La révélation l’a menée de son
humble début à son état actuel. La révélation s’est manifestée comme une eau vive.
La révélation continue nous amènera jusqu’au dénouement. Mais, comme nous l’a
dit le président [J. Reuben] Clark, nous n’avons pas besoin de prophètes
supplémentaires ou différents. Nous avons besoin de plus de ‘gens qui écoutent’
(dans Conference Report, octobre 1948, p. 82) » (James E. Faust, « La révélation
continue », L’Étoile, août 1996, p. 3-4, 6, 8).

Aujourd’hui, comme au midi des temps, l’Église est fondée sur les apôtres et les
prophètes (voir Éphésiens 2:20), et la révélation qu’ils reçoivent (voir Amos 3:7 ;
Matthieu 16:16-18). Le Seigneur révèle sa volonté par l’intermédiaire de ses
serviteurs, les prophètes, et a déclaré : « Ma parole ne passera pas, mais
s’accomplira entièrement, que ce soit par ma voix ou par la voix de mes serviteurs,
c’est la même chose » (D&A 1:38).

v



Votre témoignage sera affermi par l’étude
des paroles des prophètes vivants.

Objectif de ce manuel
L’objectif des Enseignements des
prophètes vivants, Manuel de l’étudiant
est de vous aider à affermir votre
témoignage des prophètes vivants et de
leurs enseignements. Il parle du besoin
que nous avons de prophètes vivants,
du rôle du président de l’Église, de
l’ordre divin de la succession dans la
présidence, du Collège de la Première
Présidence et du Collège des douze
apôtres, et de l’importance des
conférences générales.

Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné :

« Il ne suffit pas que nous, saints des
derniers jours, suivions nos dirigeants
et acceptions leurs conseils ; nous avons
la responsabilité supérieure d’obtenir
pour nous-mêmes le témoignage
inébranlable de la mission divine de ces
hommes et le témoignage que ce qu’ils
nous ont dit est la volonté de notre Père céleste » (Harold B. Lee, dans Conference
Report, octobre 1950, p. 130).

Il est promis à chacun de nous un témoignage de la mission divine des prophètes
vivants si nous étudions leurs recommandations et décidons de les soutenir par
notre obéissance. Ce manuel vous secondera dans votre étude des prophètes
vivants.

Composition du manuel
Chaque chapitre de ce manuel de l’étudiant se compose de quatre rubriques :
« Introduction », « Commentaire », « Points sur lesquels méditer » et « Idées de
tâches ».

Introduction
Chaque chapitre débute par une brève introduction. Celle-ci vous permettra de
vous concentrer sur le sujet principal du chapitre.

Commentaire
Des Écritures et des paroles de prophètes, d’apôtres et d’autres Autorités générales
dans la rubrique « Commentaire » expliquent et précisent les points de doctrine et
les principes apparentés au sujet principal du chapitre. Une lecture attentive du
commentaire vous permettra de comprendre la nécessité et le rôle de prophètes
vivants dans un monde toujours changeant.

INTRODUCTION

vi



Points sur lesquels méditer
La rubrique « Points sur lesquels méditer » vous permettra de réfléchir à ce que
vous avez appris.

Russell M. Nelson, du Collège des douze apôtres, a affirmé que la méditation
produit des résultats bénéfiques :

« Si vous méditez sur des principes doctrinaux et priez à leur sujet, le Saint-Esprit
parlera à votre esprit et à votre cœur. Des situations décrites dans les Écritures vous
donneront des idées et distilleront dans votre cœur des principes en rapport avec
votre cas » (Russell M. Nelson, « Se laisser guider par les Écritures », Le Liahona,
janvier 2001, p. 21).

Idées de tâches
À la fin de chaque chapitre, vous trouverez des tâches destinées à vous aider à
appliquer personnellement ce que vous aurez appris. Veuillez noter que ces tâches
sont des suggestions et qu’elles peuvent être adaptées à vos besoins particuliers et
selon l’inspiration du Saint-Esprit. Si vous êtes inscrit au cours de l’institut
Enseignements des prophètes vivants (Religion 333), il se peut que votre
instructeur inclut certaines de ces tâches dans le cours. Le temps que vous y
consacrez vous donnera des chances supplémentaires d’être instruit par le
Saint-Esprit.

Remarque : Pour utiliser plus efficacement les rubriques « Points sur lesquels
méditer » et « Idées de tâches », vous pourriez noter vos questions, vos réflexions,
vos buts et vos impressions dans un journal d’étude ou un carnet de notes.

Richard G. Scott (1928-2015), du Collège des douze apôtres, nous a recommandé
de noter les murmures de l’Esprit :

« C’est par le processus d’encore et encore ressentir des impressions, de les mettre
par écrit et d’y donner suite que l’on apprend à s’en remettre davantage à la
direction de l’Esprit qu’à la communication par les cinq sens » (Richard G. Scott,
« Helping Others to Be Spiritually Led » [Church Educational System symposium
on the Doctrine and Covenants and Church History, 11 août 1998], p. 3).

Renseignements pour les personnes handicapées
Si vous avez des difficultés à utiliser ce manuel en raison d’un handicap, veuillez
prendre contact avec votre instructeur pour lui demander une documentation
supplémentaire.

INTRODUCTION

vii





CHAPITRE 1

Nous avons besoin de
prophètes vivants

Introduction
Depuis l’époque d’Adam, les prophètes ont été l’un des
moyens dont le Seigneur s’est servi afin de communiquer sa
volonté à ses enfants (voir Amos 3:7). Les prophètes nous
enseignent la volonté de Dieu et révèlent sa personnalité
divine. Ils prêchent la justice, dénoncent le péché et, lorsqu’ils
sont inspirés à le faire, ils prédisent des événements à venir.
Chose plus importante, les prophètes témoignent de
Jésus-Christ. Le Seigneur promet que si nous « prêt[ons]
l’oreille » aux paroles du prophète, « les portes de l’enfer ne

prévaudront pas contre [n]ous, oui, et le Seigneur Dieu
dispersera les pouvoirs des ténèbres devant [n]ous et
ébranlera les cieux pour [n]otre bien et pour la gloire de son
nom » (D&A 21:4, 6). Avec des prophètes pour nous guider,
nous pouvons être certains de la volonté de Dieu à notre
égard. Nous pouvons être assurés que si nous suivons les
recommandations des prophètes vivants, nous pourrons
mieux négocier les temps troublés dans lesquels nous vivons.

Commentaire
1.1
Le Seigneur révèle sa volonté aux prophètes vivants maintenant comme il le
faisait par le passé
Russell M. Nelson, président du Collège des douze apôtres, a expliqué que depuis
Adam jusqu’au président de l’Église actuel, les prophètes ont joué un rôle
important dans le plan du Seigneur :

« La toute première [dispensation de l’Évangile] a eu lieu à l’époque d’Adam. Elle a
été suivie par les dispensations d’Hénoc, de Noé, d’Abraham, de Moïse et d’autres
[voir Guide des Écritures, « Dispensations »]. Dieu a chargé chaque prophète
d’enseigner la nature divine et la doctrine du Seigneur Jésus-Christ. À chaque
époque, ces enseignements avaient pour but d’aider le peuple. Mais sa
désobéissance a conduit à l’apostasie. […]

« Il fallait donc qu’il y ait un rétablissement complet. Dieu le Père et Jésus-Christ
ont appelé Joseph Smith à être le prophète de cette dispensation. Tous les pouvoirs
divins des dispensations précédentes devaient être rétablis par son intermédiaire »
(« Le rassemblement d’Israël dispersé », Le Liahona, novembre 2006, p. 79-80).

La dernière dispensation de l’Évangile a commencé par l’appel d’un prophète :
Joseph Smith. Comme dans les dispensations précédentes, la volonté de Dieu est
communiquée à ses enfants par le processus de la révélation.

James E. Faust (1920-2007), de la Première Présidence, a parlé de la nécessité de la
révélation continue :

« Une grande partie des révélations reçues à notre époque comme autrefois porte
sur la doctrine. Certaines sont d’ordre fonctionnel et tactique. Beaucoup de ces
révélations ne sont pas spectaculaires. Le président Taylor nous rappelle : ‘La
révélation donnée à Adam n’ordonnait pas à Noé de construire son arche ; la
révélation donnée à Noé ne disait pas à Lot de quitter Sodome, et ces deux

1



révélations ne parlaient pas du départ des enfants d’Israël d’Égypte. Tous ont eu
des révélations pour eux-mêmes’ (Millennial Star, 1er novembre 1847, p. 323) »
(« La révélation continue », L’Étoile, août 1996, p. 4-5 ).

Hugh B. Brown (1883-1975), de la Première Présidence, a décrit une conversation
qu’il a eue avec un membre de la Chambre des Communes et ancien juge de la
Cour suprême de Grande-Bretagne, qui n’était pas membre de l’Église, à propos de
la nécessité d’avoir des prophètes vivants et la révélation qu’ils reçoivent :

« [J’ai dit :] ‘Alors, je vous propose très sérieusement de convenir qu’aux temps
bibliques c’était pratique courante que Dieu parle à l’homme.’

[Il a répondu :] ‘Je pense que je vais l’admettre, mais cela a cessé peu après le
premier siècle de l’ère chrétienne.

— Pourquoi pensez-vous que cela a cessé ?

— Je ne saurais le dire.

— Vous pensez que Dieu n’a pas parlé depuis lors ?

— Pas à ma connaissance.

— Laissez-moi vous suggérer quelques raisons pour lesquelles il ne parle plus.
Peut-être est-ce parce qu’il ne le peut pas. Il en a perdu le pouvoir.’

Il a répondu : ‘Naturellement non, ce serait blasphématoire.

— Alors, si vous n’acceptez pas cela, peut-être ne parle-t-il pas aux hommes parce
qu’il ne nous aime plus. Il ne s’intéresse plus aux affaires des hommes.’

Il a dit : ‘Non, Dieu aime tous les hommes et il ne fait point acception de
personnes.

— Alors, la seule autre réponse possible que je peux imaginer, c’est que nous
n’avons pas besoin de lui. Nous avons fait des progrès si rapides dans l’instruction
et les sciences que nous n’avons plus besoin de Dieu.’

La voix tremblante à la pensée de la guerre imminente [la Deuxième Guerre
mondiale], il a répondu : ‘Monsieur Brown, il n’y a jamais eu de période de
l’histoire du monde où l’on ait eu plus besoin d’entendre la voix de Dieu que
maintenant. Peut-être pouvez-vous me dire pourquoi il ne parle plus.’

J’ai répondu : ‘Il parle, il a parlé ; mais les hommes ont besoin de foi pour
l’entendre.’

Ensuite, nous nous sommes mis à examiner ce que j’appellerais le ‘portrait d’un
prophète’. […]

Le juge était assis à écouter intensément. Il a posé quelques questions très précises
et très pointues, et à la fin il a dit : ‘Monsieur Brown, je me demande si vos gens se
rendent compte de l’importance de votre message. Et vous ?’ Il a déclaré : ‘Si ce que
vous m’avez dit est vrai, c’est le plus grand message qui soit parvenu ici-bas depuis
que les anges ont annoncé la naissance du Christ’ » (dans Conference Report,
octobre 1967, p. 118, 120 ; voir aussi « Le portrait d’un prophète » [Brigham Young
University devotional, 4 octobre 1955], p. 2-3, 5, 8, speeches.byu.edu ; ou « Le
portrait d’un prophète », Le Liahona, juin 2006, p. 12-15).

CHAPITRE 1

2



1.2
Les problèmes d’aujourd’hui trouvent des solutions divines
Joseph Smith, le prophète, (1805-1844) a enseigné que nous avons besoin de la
direction divine continue « adaptée à la situation » du peuple dans cette
dispensation (dans History of the Church, 5:135). Il a également enseigné que
« notre situation est différente de celle de tous les peuples qui ont jamais vécu sur
cette terre » et, en conséquence, nous avons besoin de révélations et d’une
orientation adaptées (dans History of the Church, 2:52 ; voir aussi Enseignements des
présidents de l’Église : Joseph Smith, 2007, p. 209). « Nous croyons tout ce que Dieu a
révélé, tout ce qu’il révèle maintenant, et nous croyons qu’il révélera encore
beaucoup de choses grandes et importantes concernant le royaume de Dieu » (9e
article de foi).

Dans une révélation donnée en 1883 à John Taylor (1808-1887), le Seigneur a
promis qu’il continuerait d’accorder la révélation à l’Église :

« Je vous révélerai de temps en temps, par le canal que j’ai désigné, tout ce qui sera
nécessaire au développement et à la perfection futurs de mon Église, pour
l’ajustement et l’avancement de mon royaume et pour l’édification et
l’établissement de ma Sion » (dans James R. Clark, comp., Messages of the First
Presidency of The Church of Jesus Christ of Latter-day Saints, 1965, 2:354).

Boyd K. Packer (1924-2015), président du Collège des douze apôtres, a rappelé aux
saints des derniers jours que la constance et le changement sont tous deux dictés
par la révélation :

« Il y aura des changements à l’avenir comme il y en a eu par le passé. Le fait que
les Autorités générales [le prophète et les apôtres] font des changements ou s’y
opposent dépend entièrement des instructions qu’elles reçoivent par le canal de la
révélation qui a été établi au commencement.

La doctrine demeurera fixe, éternelle ; l’organisation, les programmes et les
procédures seront modifiés selon les directives de celui dont c’est l’Église » (« La
révélation dans notre monde qui change », L’Étoile, janvier 1990, p. 15).

John Taylor (1808-1887) a parlé de la nécessité de la révélation moderne dans le
cadre de la véritable Église du Seigneur :

« Nous croyons qu’il est nécessaire que l’homme entre en communication avec
Dieu afin de recevoir ses révélations et qu’à moins d’être sous l’influence de
l’inspiration du Saint-Esprit, il ne peut pas connaître les choses de Dieu. […]
A-t-on jamais entendu parler de véritable religion qui n’ait pas de
communication avec Dieu ? C’est pour moi la chose la plus absurde que l’esprit
humain ait pu imaginer. Quand les gens rejettent généralement le principe de la
révélation moderne, je ne m’étonne pas que le scepticisme et l’impiété soient aussi
répandus. Je ne m’étonne pas que tant d’hommes aient du mépris pour la religion
et qu’ils la considèrent comme une chose qui ne mérite pas l’attention des êtres
intelligents ; en effet, sans la révélation, la religion est une moquerie et une
farce. […]

« Le principe de la révélation est donc le fondement de notre religion »
(« Discourse by Elder John Taylor », Deseret News 4 mars 1874, p. 68 ; voir aussi
Enseignements des présidents de l’Église : John Taylor, 2001, p. 156-158).

CHAPITRE 1

3



Joseph Smith, le prophète, révélait la volonté
de Dieu aux saints.

1.3
La révélation est constante dans cette dispensation
Spencer W. Kimball (1895-1985) a
témoigné du déversement constant de
révélation dans notre dispensation :

« Je déclare, avec l’humilité la plus
profonde, mais aussi avec le pouvoir et
la force du témoignage qui brûle dans
mon âme, que, depuis le prophète du
Rétablissement jusqu’au prophète
d’aujourd’hui, la ligne de
communication est ininterrompue,
l’autorité est continue, et une lumière
brillante et pénétrante continue à
briller. Le son de la voix du Seigneur est
une mélodie continue et un appel
tonitruant » (« La révélation : parole du
Seigneur à ses prophètes », L’Étoile,
octobre 1977, p. 90 ; voir aussi
Enseignements des présidents de l’Église :
Spencer W. Kimball, 2006, p. 265).

George Q. Cannon (1827-1901) de la
Première Présidence a enseigné :

« Cette Église, depuis son organisation jusqu’à aujourd’hui n’est jamais restée
une seule heure, oui, je dirais même un seul instant sans révélation, sans qu’il
y ait un homme parmi nous qui puisse nous faire connaître, en tant que peuple, la
volonté de Dieu, qui puisse nous indiquer ce que nous devons faire, qui puisse
nous enseigner la doctrine du Christ, qui puisse nous indiquer ce qui est faux et
erroné, et qui puisse nous donner les conseils et les directives nécessaires dans le
cadre des affaires dont nous devons nous occuper dans la gamme de notre
expérience. Cela a toujours été le cas » (« Discourse by President George Q.
Cannon », Deseret News, 21 janvier 1885, p. 3).

CHAPITRE 1

4



1.4
L’Église du Seigneur est bâtie sur le fondement des apôtres et des prophètes

Le Collège des douze apôtres, 2009

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a témoigné :

« Nous sommes l’Église rétablie de Jésus-Christ. Nous sommes des saints des
derniers jours. Nous témoignons que les cieux se sont ouverts, que le voile s’est
écarté, que Dieu a parlé et que Jésus-Christ s’est manifesté et qu’ensuite l’autorité
divine a été conférée.

« Jésus-Christ est la pierre angulaire de l’œuvre et celle-ci est édifiée sur ‘le
fondement des apôtres et des prophètes’ (Éphésiens 2:20) » (« Le fondement
merveilleux de notre foi », Le Liahona, novembre 2002, p. 81).

Jeffrey R. Holland, du Collège des douze apôtres, a expliqué pourquoi le
fondement des apôtres et des prophètes est nécessaire aujourd’hui :

« Les fondements apostoliques et prophétiques de l’Église devaient constituer une
bénédiction à toutes les époques, mais tout particulièrement dans les moments
d’adversité et de danger, des moments où nous aurions peut-être l’impression
d’être des enfants, désorientés et ne sachant plus où aller, peut-être envahis par la
crainte, des moments où la main retorse des hommes ou la malice du diable
tenterait de déstabiliser ou d’égarer. […] À l’époque du Nouveau Testament, à
l’époque du Livre de Mormon et à l’époque actuelle, ces officiers constituent les
pierres de fondation de la véritable Église, placés alentour et recevant leur force de
la pierre principale de l’angle, ‘le roc de notre Rédempteur, qui est [Jésus-]Christ, le
Fils de Dieu’ [Hélaman 5:12] » (« Prophètes, voyants et révélateurs », Le Liahona,
novembre 2004, p. 7).

CHAPITRE 1

5



1.5
La Première Présidence et le Collège des douze apôtres sont des prophètes,
voyants et révélateurs
Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné ce que signifie le fait de soutenir la Première
Présidence et le Collège des douze apôtres comme prophètes, voyants et
révélateurs :

« Tous les membres de la Première Présidence et des Douze sont
régulièrement soutenus comme ‘prophètes, voyants et révélateurs’. […] Cela
signifie que chacun des apôtres, choisi et ordonné de la sorte, peut présider l’Église
s’il est ‘choisi par le corps [ce qui a été interprété comme signifiant tout le Collège
des Douze], désigné et ordonné à cet office, et soutenu par la confiance, la foi et la
prière de l’Église’, pour citer une révélation sur ce sujet, à une condition, qui est
qu’il soit le membre le plus ancien, c’est-à-dire le président de ce corps. (Voir D&A
107:22.) » (dans Conference Report, avril 1970, p. 123 ; ou Improvement Era, juin
1970, p. 28 ; voir aussi Enseignements des présidents de l’Église : Harold B. Lee, 2000,
p. 82).

J. Reuben Clark Jr. (1871-1961), de la Première Présidence, a expliqué :

« Il a été attribué à certaines Autorités générales [les Apôtres] un appel particulier ;
elles possèdent un don spécial ; elles sont soutenues comme prophètes, voyants et
révélateurs, ce qui leur donne une dotation spirituelle spéciale liée au fait qu’elles
instruisent les gens. Elles ont le droit, le pouvoir et l’autorité de déclarer la
volonté de Dieu à son peuple, en accord avec le pouvoir et l’autorité suprêmes du
président de l’Église » (« When Are Church Leaders’ Words Entitled to Claim of
Scripture? » Church News, 31 juillet 1954, p. 9 ).

CHAPITRE 1

6



En qualité de voyant, Ésaïe a vu l’avenir.

1.6
Que sont les prophètes, voyants et révélateurs ?
1.6.1
Prophète
Un prophète est « une personne qui a
été appelée par Dieu et parle pour lui.
En tant que messager de Dieu, un
prophète reçoit de lui des
commandements, des prophéties et des
révélations. Il a la responsabilité de faire
connaître la volonté et la vraie
personnalité de Dieu à l’humanité et de
montrer la signification de ses relations
avec elle. Le prophète dénonce le péché
et en prédit les conséquences. Il prêche
la justice. À l’occasion, un prophète
peut être inspiré à prédire l’avenir pour
le bénéfice de l’humanité. Néanmoins,
sa première responsabilité est de
rendre témoignage du Christ. Le
président de l’Église de Jésus-Christ des
Saints des Derniers Jours est le
prophète de Dieu sur la terre
aujourd’hui. Les membres de la Première Présidence et les douze apôtres sont
soutenus comme prophètes, voyants et révélateurs » (Guide des Écritures,
« Prophète », scriptures.lds.org).

1.6.2
Voyant
Un voyant est « une personne autorisée
par Dieu à voir de ses yeux spirituels
ce que Dieu a caché au monde
(Moïse 6:35-38). Il est un révélateur et
un prophète (Mosiah 8:13-16). Dans le
Livre de Mormon, Ammon enseigne
que seul le voyant peut utiliser les
interprètes spéciaux ou l’urim et le
thummim (Mosiah 8:13 ; 28:16). Le
voyant connaît le passé, le présent et
l’avenir. Autrefois, le prophète était
souvent appelé voyant (1 Samuel 9:9 ; 2 Samuel 24:11).

« Joseph Smith est le grand voyant des derniers jours (D&A 21:1 ; 135:3). En outre,
la Première Présidence et le Conseil des Douze sont soutenus comme prophètes,
voyants et révélateurs » (Guide des Écritures, « Voyant », scriptures.lds.org).

John A. Widtsoe (1872-1952) du Collège des douze apôtres a expliqué :

« Un voyant voit avec des yeux spirituels. Il perçoit la signification de ce qui semble
obscur aux autres ; il interprète et clarifie donc la vérité éternelle. […] En bref, c’est

CHAPITRE 1

7



quelqu’un qui voit, qui marche dans la lumière du Seigneur les yeux ouverts [voir
Mosiah 8:15-17] » (Evidences and Reconciliations, arr. G. Homer Durham, 3 vols.
en 1 [1960], p. 258).

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a décrit l’un de ses conseillers comme une
personne qui possède le don de voyance :

« Harold B. Lee est un pilier de vérité et de justice, un véritable voyant qui possède
beaucoup de force, de clairvoyance et de sagesse spirituelles, et dont la
connaissance et la compréhension de l’Église et de ses besoins est inégalée » (dans
Conference Report, avril 1970, p. 114 ; ou Improvement Era, juin 1970, p. 27).

1.6.3
Révélateur
En qualité de révélateurs, la Première Présidence et le Collège des douze apôtres
font connaître la volonté du Seigneur à l’égard de l’Église et de l’humanité en
général. Ils révèlent sa volonté dans les affaires spirituelles et temporelles,
bien que toutes choses soient spirituelles pour le Seigneur (voir D&A 29:34). Ils
enseignent la doctrine, dirigent les collèges de prêtrise, guident les auxiliaires,
supervisent la construction des lieux de réunion et des temples, et font toutes les
autres choses qui sont nécessaires afin que « l’Évangile roule jusqu’aux extrémités
de la terre, comme la pierre, détachée de la montagne sans le secours d’aucune
main, roule jusqu’à remplir toute la terre » (D&A 65:2).

John A. Widtsoe (1872-1952) a enseigné :

« Avec l’aide du Seigneur, un révélateur fait connaître quelque chose qui était
auparavant inconnu. Cela peut être une vérité nouvelle ou oubliée, ou une
application nouvelle ou oubliée d’une vérité connue, pour le besoin des hommes »
(Evidences and Reconciliations, p. 258).

1.7
Les prophètes nous aident à édifier notre foi en Jésus-Christ
Notre foi en Jésus-Christ est affermie lorsque nous écoutons et respectons les
paroles des prophètes vivants (voir Romains 10:17). Joseph Smith, le prophète,
(1805-1844) a enseigné : « La foi vient en entendant la parole de Dieu, par
l’intermédiaire du témoignage des serviteurs de Dieu ; ce témoignage est
toujours accompagné de l’Esprit de prophétie et de révélation [voir Apocalypse
19:10] » (dans History of the Church, 3:379). Les prophètes déclarent la parole de
Dieu par l’esprit de prophétie afin que les personnes qui entendent puissent exercer
leur foi en Jésus-Christ.

Parce qu’il aime ses enfants, et « connaissant la calamité qui s’abattra sur les
habitants de la terre » (D&A 1:17), notre Père céleste a prévu une solution : il a
rétabli la plénitude de l’Évangile de Jésus-Christ par l’intermédiaire de Joseph
Smith, le prophète. Ce faisant, le Seigneur a préparé la voie « afin que la foi
grandisse sur la terre » (D&A 1:21). Il a promis : « Même si les cieux et la terre
passent, ma parole ne passera pas, mais s’accomplira entièrement, que ce soit par
ma voix ou par la voix de mes serviteurs, c’est la même chose » (D&A 1:38).
Lorsque nous entendons la parole du Seigneur grâce aux enseignements des
prophètes et lorsque nous sommes témoins de son accomplissement, notre foi

CHAPITRE 1

8



À l’intérieur du centre de conférences
pendant une conférence générale de l’Église

grandit. Cette foi procure la paix, l’espérance et la joie, même dans un monde
tourmenté par le doute, la méchanceté et les calamités.

1.8
Les prophètes enseignent pour notre profit
Aux personnes tentées de résister aux recommandations et aux mises en garde des
prophètes, Gordon B. Hinckley (1910-2008) a donné cette assurance :

« Je vous prie de croire que nos exhortations ne sont motivées par aucun désir
égoïste. Je vous prie de croire que nos avertissements ne sont pas sans fondement
ni motif. Je vous prie de croire que, quand nous décidons de nous exprimer sur
divers sujets, ce n’est pas sans avoir préalablement délibéré, discuté et prié. Je vous
prie de croire que notre seule ambition est d’aider chacun d’entre vous à résoudre
ses problèmes et ses difficultés, et de l’aider, lui et sa famille, à mieux vivre. […]

Il n’y a rien d’égoïste de notre part dans tout cela ; notre seul désir est de voir nos
frères et sœurs heureux, que la paix et l’amour règnent chez eux, qu’ils soient bénis
par la puissance du Très-Haut dans tout ce qu’ils entreprennent de juste »
(« L’Église est sur la bonne route », L’Étoile, janvier 1993, p. 72-73).

1.9
La connaissance et la mise en pratique des enseignements des prophètes
vivants apportent une sécurité
Les dangers temporels et spirituels
auxquels le monde est confronté
aujourd’hui prouvent combien nous
avons besoin des conseils des
prophètes. James E. Faust (1920-2007)
de la Première Présidence a décrit la
manière dont nous pouvons nous
préserver de ces dangers :

« Il nous a été promis que le président
de l’Église, en tant que révélateur pour
l’Église, recevra l’inspiration pour nous
tous. Notre sécurité réside dans le
fait d’écouter ce qu’il dit et de suivre
ses conseils » (« La révélation
continue », L’Étoile, août 1996, p. 6).

Quentin L. Cook, du Collège des
douze apôtres, a donné un exemple de
la manière dont un enseignement de
prophète a protégé des membres fidèles
de l’Église :

« Les prophètes sont inspirés de nous fixer des priorités prophétiques afin de
nous protéger des dangers. Par exemple, Heber J. Grant, qui a été prophète de
1918 à 1945, a été inspiré de souligner le respect de la Parole de Sagesse [voir
Enseignements des présidents de l’Église : Heber J. Grant, 2002, p. 198-207], principe
accompagné d’une promesse et révélé par le Seigneur au prophète Joseph [voir

CHAPITRE 1

9



D&A 89]. Il a souligné l’importance de ne pas fumer ni de boire des boissons
alcoolisées et a demandé aux évêques de rappeler ces principes lors des entretiens
pour la recommandation à l’usage du temple.

« À cette époque, le fait de fumer était socialement accepté comme approprié, voire
chic. Le monde médical acceptait le tabac sans beaucoup s’inquiéter car il allait
encore falloir de longues années pour que des études scientifiques associent la
cigarette à plusieurs sortes de cancers. Le président Grant a donné ce conseil avec
beaucoup de vigueur et cela nous a fait connaître comme des gens qui
s’abstenaient de boire de l’alcool et de fumer. […]

« L’obéissance à la Parole de Sagesse a permis à nos membres, surtout à nos jeunes,
de se protéger contre la drogue et les problèmes de santé et les dangers moraux qui
en résultent » (« Écoutez les paroles des prophètes », Le Liahona, mai 2008, p. 48).

M. Russell Ballard, du Collège des douze apôtres, a averti que puisque la sécurité
s’obtient en respectant les paroles du prophète vivant, nous devons nous prémunir
contre les obstacles qui ont empêché certaines personnes de les écouter :

« Ce n’est pas rien, mes frères et sœurs, d’avoir un prophète de Dieu parmi
nous. […] Lorsque nous entendons les conseils du Seigneur de la bouche du
président de l’Église, notre réaction devrait être immédiate et positive. L’histoire
nous enseigne que nous pouvons connaître la sécurité, la paix, la prospérité et le
bonheur si nous suivons les conseils prophétiques comme Néphi autrefois qui a
dit : ‘J’irai et je ferai la chose que le Seigneur a commandée’ (1 Néphi 3:7).

« Nous connaissons l’expérience de Naaman qui a été frappé par la lèpre et qui a
fini par s’adresser au prophète Élisée qui lui a donné ces instructions : ‘Va, et
lave-toi sept fois dans le Jourdain ; ta chair redeviendra saine, et tu seras pur’
(2 Rois 5:10).

« Tout d’abord, Naaman n’a pas voulu suivre les conseils d’Élisée. Il ne pouvait
comprendre ce qu’on lui avait demandé de faire, à savoir, se laver sept fois dans le
Jourdain. En d’autres termes, son orgueil et son entêtement l’empêchaient de
recevoir la bénédiction du Seigneur par l’intermédiaire de son prophète.
Heureusement, il a fini par descendre et se laver sept fois dans le Jourdain, ‘selon la
parole de l’homme de Dieu ; et sa chair redevînt comme la chair d’un jeune enfant,
et il fut pur’ (2 Rois 5:14).

« Naaman a dû se sentir humble quand il s’est rendu compte qu’il avait failli laisser
son orgueil et son refus d’écouter les conseils du prophète l’empêcher de recevoir la
grande bénédiction de sa purification. De la même façon, cela donne à réfléchir de
constater que nombre d’entre nous risquent de manquer de grandes bénédictions
promises simplement parce qu’ils n’écoutent ni ne font les choses relativement
simples que notre prophète nous demande aujourd’hui. […]

« Aujourd’hui, je vous fais une promesse. Elle est simple mais vraie. Si vous
écoutez le prophète vivant et les apôtres et suivez leurs recommandations,
vous ne vous égarerez pas » (« Vous recevrez sa parole », Le Liahona, juillet 2001,
p. 80 ; ).

CHAPITRE 1

10



Dieter F. Uchtdorf, de la Première Présidence, nous a rappelé que nous sommes
bénis lorsque nous agissons conformément aux réponses inspirées que le prophète
nous donne :

« Nous avons un prophète vivant sur la terre. […] Il connaît nos difficultés et nos
craintes. Il a des réponses inspirées. […]

« Les prophètes nous parlent au nom du Seigneur et avec clarté. Le Livre de
Mormon nous le confirme : ‘Car le Seigneur Dieu donne la lumière à l’intelligence ;
car il parle aux hommes selon leur langage, pour qu’ils comprennent’ (2 Néphi
31:3).

« Nous avons la responsabilité non seulement d’écouter la parole du Seigneur
mais aussi de la mettre en application, afin d’avoir droit aux bénédictions des
ordonnances et des alliances de l’Évangile rétabli. Il a dit : ‘Moi, le Seigneur, je suis
lié lorsque vous faites ce que je dis ; mais lorsque vous ne faites pas ce que je dis,
vous n’avez pas de promesse’ (D&A 82:10).

« Il peut y avoir des moments où nous nous sentons submergés, blessés, au bord
du découragement, malgré tous nos efforts pour être des membres parfaits de
l’Église. Soyez assurés qu’il y a un baume en Galaad. Écoutons les prophètes de
notre époque qui nous aident à nous concentrer sur les choses qui sont essentielles
dans le plan du Créateur pour la destinée éternelle de ses enfants » (« Les paroles
des prophètes sont une bénédiction pour l’Église dans le monde entier », Le
Liahona, novembre 2002, p. 12).

1.10
L’un de nos plus grands besoins est de prêter attention aux prophètes
Harold B. Lee (1899-1973) a expliqué combien il est important d’écouter les
conseils du prophète, même lorsque nous pouvons avoir un avis différent :

« Notre seule sécurité, à nous, membres de l’Église, c’est de faire exactement ce que
le Seigneur a dit à l’Église lors de son organisation. Nous devons apprendre à
écouter les paroles et les commandements que le Seigneur donne par
l’intermédiaire de son prophète à mesure qu’il les reçoit, marchant en toute sainteté
devant lui, en toute patience et avec une foi absolue, comme si elle sortait de la
bouche même du Seigneur (voir D&A 21:4-5.) Certaines choses demandent de la
foi et de la patience. Peut-être n’aimerez-vous pas ce qui vient de l’autorité de
l’Église. Peut-être cela sera-t-il en contradiction avec vos opinions politiques et vos
idées sociales. Peut-être cela vous gênera-t-il dans certaines de vos activités en
société. Mais si vous écoutez ces choses comme si elles sortaient de la bouche du
Seigneur lui-même, avec patience et avec foi, vous avez la promesse que ‘les portes
de l’enfer ne prévaudront pas contre vous, oui, et [que] le Seigneur Dieu dispersera
les pouvoirs des ténèbres devant vous et ébranlera les cieux pour votre bien et pour
la gloire de son nom.’ (D&A 21:6.) » (dans Conference Report, octobre 1970,
p. 152-153 ; ou Improvement Era, décembre 1970, p. 126 ; voir aussi Enseignements
des présidents de l’Église : Harold B. Lee, p. 84-85).

Robert D. Hales, du Collège des douze apôtres, nous a assuré que nous serons
préservés de « souffrances inutiles » si nous suivons les conseils des prophètes :

CHAPITRE 1

11



« Si nous suivons les recommandations des prophètes, nous pouvons vivre dans la
condition mortelle sans nous attirer des souffrances inutiles et la destruction. Cela
ne signifie pas que nous n’aurons pas de difficultés. Nous en aurons. Cela ne
signifie pas que nous ne serons pas mis à l’épreuve. Nous le serons, car cela fait
partie des raisons de notre présence sur terre. Mais si nous écoutons les
recommandations de notre prophète, nous deviendrons plus forts et nous serons
capables de résister aux épreuves de la condition mortelle. Nous aurons de la joie et
de l’espérance. Toutes les recommandations des prophètes de toutes les
générations ont été données pour nous fortifier et pour que nous puissions ensuite
élever et fortifier les autres » (« Écoutez la voix du prophète et obéissez », L’Étoile,
juillet 1995, p. 19 ; voir aussi Mosiah 2:41 ; D&A 59:23).

Points sur lesquels méditer

Idées de tâches

• D’après les commentaires de ce chapitre, pourquoi avons-nous besoin des enseignements des prophètes vivants en plus des écrits
des prophètes contenus dans les Écritures ?

• En quoi votre vie serait-elle différente si vous n’aviez pas les enseignements des prophètes vivants ?

• Parmi les obstacles qui empêchent les gens de suivre le prophète, M. Russell Ballard a mentionné l’orgueil. Nommez-en d’autres.
Que pouvons-nous faire pour surmonter ces obstacles ou nous en prémunir ?

• Rédigez trois petits paragraphes expliquant en vos propres mots les termes prophète, voyant et révélateur. Quelles sont les
différences entre ces titres ? Pourquoi ces différences sont-elles importantes ?

• Écrivez vos sentiments à l’égard de la véracité de l’affirmation suivante : Les membres de l’Église de Jésus-Christ des Saints des
Derniers Jours ne peuvent pas accepter le Seigneur tout en rejetant son prophète.

CHAPITRE 1

12



CHAPITRE 2

Le prophète vivant : Le
président de l’Église

Introduction
Le président de l’Église préside tous les collèges de prêtrise et
l’ensemble des membres de l’Église. James E. Faust
(1920-2007), de la Première Présidence, a expliqué : «Il est le
doyen des Apôtres sur la terre. Il a été ordonné et mis à part
comme étant le prophète, voyant et révélateur pour le
monde. Il a été soutenu comme président de l’Église. Il est le
grand prêtre présidant toute la prêtrise de la terre. Lui seul
détient et exerce toutes les clés du Royaume sous la direction
du Seigneur Jésus-Christ, qui est le chef et la pierre angulaire
principale de l’Église » (« La révélation continue », L’Étoile,
août 1996, p. 4).

Mark E. Petersen (1900-1984), du Collège des douze
apôtres, a témoigné que le prophète vivant est le
porte-parole du Seigneur pour l’Église et pour le monde :

« Les personnes qui ne sont pas membres de cette Église
peuvent ne pas ressentir la grande valeur de son ministère.
Même certains saints des derniers jours ne l’ont pas encore
découverte. Mais le président de l’Église est en fait un
prophète suscité dans ces derniers jours pour donner des
conseils inspirés, non seulement aux saints des derniers jours,
mais également aux peuples de toute la terre » (« A People
of Sound Judgment », Ensign, juillet 1972, p. 40).

L’étude attentive de ce chapitre vous permettra d’éprouver
une plus grande reconnaissance pour le président de l’Église
et pour les clés de l’autorité de la prêtrise qu’il détient, et de
comprendre comment les personnes qui choisissent de suivre
ses recommandations trouvent la sécurité.

Commentaire
2.1
Le prophète vivant détient toutes les clés de la prêtrise
Boyd K. Packer (1924-2015), président du Collège des douze apôtres, a raconté
une expérience où Spencer W. Kimball (1895-1985) a déclaré que lui, en tant que
président de l’Église, détenait les clés de la prêtrise :

« En 1976, après une conférence à Copenhague, au Danemark, le président Kimball
nous a invités à visiter une petite église pour voir les statues du Christ et des douze
apôtres par Bertel Thorvaldsen. Le Christus se trouve dans une niche, derrière
l’autel. Placées dans l’ordre, le long des côtés de la chapelle se trouvent les statues
des Douze, avec Paul qui remplace Judas Iscariot.

« Le président Kimball a dit au gardien qu’au moment même où Thorvaldsen créait
ces magnifiques statues au Danemark, un rétablissement de l’Évangile de
Jésus-Christ se produisait en Amérique, et que des apôtres et des prophètes
recevaient l’autorité de ceux qui la détenaient autrefois.

« Faisant s’approcher ceux qui l’entouraient, il dit au gardien : ‘Nous sommes les
apôtres vivants du Seigneur Jésus-Christ,’ puis, désignant frère Pinegar, il dit : ‘Voici
un soixante-dix, comme ceux dont on parle dans le Nouveau Testament.’

« Nous étions debout près de la statue de Pierre, que le sculpteur avait représenté
tenant des clés à la main, symbolisant les clés du Royaume. Le président Kimball a
dit : ‘Nous détenons les véritables clés, comme Pierre, et nous les utilisons tous
les jours.’

13



Les mêmes clés et pouvoirs de la prêtrise que
Joseph Smith, le prophète, détenait
subsistent sur la terre aujourd’hui.

« Puis il s’est produit quelque chose que je n’oublierai jamais. Le président Kimball,
ce gentil prophète, s’est tourné vers Johan H. Benthin, président du pieu de
Copenhague, et lui a dit d’une voix pleine d’autorité : ‘Je veux que vous disiez à
chaque prélat du Danemark qu’ils n’ont pas les clés ! C’est moi qui détiens les clés !’

« J’ai alors reçu le témoignage, connu des saints des derniers jours, mais difficile à
décrire à quelqu’un qui ne l’a pas ressenti – une lumière, une puissance, qui
traverse l’âme, et j’ai su que j’étais bien en présence du prophète vivant qui détenait
les clés » (« Le bouclier de la foi », L’Étoile, juillet 1995, p. 8).

Le prophète a les pouvoirs, dons, et bénédictions qui lui permettent d’officier dans
tous les offices de l’Église (voir D&A 46:29 ; 107:91-92). Bruce R. McConkie
(1915-1985), du Collège des douze apôtres, a précisé les responsabilités du
président de l’Église, le prophète vivant :

« Il est le chef du royaume de Dieu sur la terre, l’officier suprême de l’Église, le
‘Président de la Haute Prêtrise de l’Église. Ou, en d’autres termes, Grand Prêtre
président de la Haute Prêtrise de l’Église’. (D&A 107:65-66.) Son devoir est de
‘présider l’Église entière’ (D&A 107:91.)

« Il n’y a jamais qu’un homme à la fois sur terre qui détient et exerce les clés du
royaume dans leur plénitude. (D&A 132:7.) Par l’autorité dont il est investi,
toutes les ordonnances de l’Évangile sont accomplies, tout enseignement des
vérités du salut est autorisé, et, grâce aux clés qu’il détient, le salut est
accessible aux hommes de son époque » (Mormon Doctrine 2e éd., 1966,
p. 591-592).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué comment les clés de la prêtrise
ont subsisté depuis Joseph Smith
jusqu’au prophète vivant dans notre
dispensation :

« L’autorité que Joseph détenait, les clés
et pouvoirs qui étaient l’essence du
droit de diriger que Dieu lui avait donné
furent conférés aux douze apôtres avec
Brigham Young à leur tête. Depuis lors,
chaque président de l’Église qui a
accédé à cet office très élevé et sacré est
issu du Conseil des Douze. Chacun de
ces hommes a reçu la bénédiction de
l’esprit et du pouvoir de révélation d’en
haut. La chaîne qui va de Joseph Smith,
fils, jusqu’à Spencer W. Kimball [qui
était le prophète à l’époque] est
continue. J’en rends solennellement
témoignage aujourd’hui. Cette Église
est construite sur la parole certaine de
la révélation, construite, comme Paul l’a écrit aux Éphésiens, ‘sur le fondement des
apôtres et des prophètes, Jésus-Christ lui-même étant la pierre angulaire.’

CHAPITRE 2

14



Joseph Smith, le prophète, a reçu des
révélations de Dieu.

(Éphésiens 2:20.) » (« Le document Joseph Smith III et les clés du royaume »,
L’Étoile, octobre 1981, p. 37).

2.2
Le prophète est le porte-parole du Seigneur
Harold B. Lee (1899-1973) a déclaré
que les saints ne seraient jamais égarés,
car le Seigneur a fixé un processus clair
pour transmettre ses instructions :

« Lorsqu’il doit se passer quelque
chose de différent de ce qu’il nous a
déjà dit, le Seigneur en informe son
prophète et non un quelconque
Pierre ou Paul qui fait du stop à travers
le pays comme l’ont raconté certaines
personnes, ni quelqu’un qui, comme
une autre histoire le raconte, a perdu
conscience, est revenue à elle et a
donné une révélation. J’ai dit :
‘Croyez-vous que le Seigneur utiliserait
une voie détournée pour révéler des
choses à ses enfants alors qu’il a son
prophète ici-bas ? C’est pour cette
raison qu’il a un prophète, et quand il
aura quelque chose à donner à cette
Église, c’est au président qu’il le donnera, et le président s’assurera que les
présidents de pieu et de mission le reçoivent, ainsi que les Autorités générales ; et
ceux-ci s’assureront à leur tour que tout le monde est informé de tout
changement’ » (« The Place of the Living Prophet, Seer, and Revelator » [discours
adressé aux instructeurs de religion du Département d’Éducation de l’Église, 8
juillet 1964], p. 11).

Ezra Taft Benson (1899-1994) a enseigné que nous devrions accorder plus de
valeur aux paroles du prophète qu’à celles de n’importe quelle autre personne :

« De tous les mortels, c’est sur le capitaine, le prophète, voyant et révélateur et
président de l’Église de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours que nous devons
avoir les yeux le plus fermement fixés. Il est l’homme qui est le plus proche de la
source d’eau vive. Il y a pour nous des instructions célestes que nous ne pouvons
recevoir que par le prophète. Une bonne manière de mesurer notre position devant
le Seigneur, c’est de voir ce que l’on pense des paroles inspirées de son
représentant terrestre, le prophète président, et comment on les applique. On ne se
moque pas des paroles inspirées du président. Tous les hommes ont droit à
l’inspiration et divers hommes ont droit à la révélation pour leur tâche particulière.
Mais il n’y a qu’un homme qui est le porte-parole du Seigneur à l’Église et au
monde, c’est le président de l’Église. Les paroles de tous les autres hommes
devraient être jugées en fonction de ses paroles inspirées » (« Jésus-Christ : dons et
espérances », L’Étoile, février 1977, p. 57).

CHAPITRE 2

15



2.3
Le Seigneur dirige l’Église par la révélation continue à son prophète
Le Seigneur révèle sa volonté à son prophète. Spencer W. Kimball (1895-1985) a
témoigné que les cieux sont toujours ouverts et que le Seigneur guide son Église de
jour en jour :

« Je rends témoignage au monde d’aujourd’hui qu’il y a plus d’un siècle et demi, le
dôme de fer a éclaté, les cieux se sont de nouveau ouverts et depuis ce temps-là, les
révélations sont continues. […]

« Depuis ce jour important de 1820, d’autres Écritures ont continué à venir, y
compris les révélations nombreuses et capitales coulant en un flot ininterrompu de
Dieu à ses prophètes sur la terre. […]

« […] Nous témoignons au monde que la révélation continue et que les archives
de l’Église contiennent ces révélations qui viennent de mois en mois et de
jour en jour. Nous témoignons aussi que depuis 1830, lorsque l’Église de
Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours fut organisée, il y a et continuera à y
avoir un prophète reconnu de Dieu et de son peuple, qui continuera à interpréter la
volonté du Seigneur.

« Un avertissement maintenant : ne commettons pas l’erreur des anciens. De
nombreux sectaires modernes croient aux Abraham, aux Moïse, aux Paul et refusent
de croire aux prophètes d’aujourd’hui. Les anciens pouvaient, eux aussi, accepter
les prophètes de leur passé, mais dénonçaient et maudissaient ceux qui étaient
leurs contemporains.

« De nos jours comme au temps passé, beaucoup de gens s’attendent à ce que, s’il
y a une révélation, elle s’accompagne de manifestations spectaculaires et
terrifiantes. Beaucoup ont du mal à accepter comme révélation les nombreuses
révélations de l’époque de Moïse, de l’époque de Joseph et de cette année, ces
révélations qui sont données aux prophètes sous la forme d’impressions profondes
et inattaquables qui s’installent dans l’esprit et le cœur du prophète comme la rosée
du ciel ou comme l’aube dissipe les ténèbres de la nuit.

« Quand on s’attend au spectaculaire, on risque de ne pas être pleinement attentif
au flot constant de la communication révélée. Je le dis, dans l’humilité la plus
profonde, mais aussi par le pouvoir et la force d’un témoignage ardent dans mon
âme, que depuis le prophète du Rétablissement jusqu’au prophète de notre propre
année, la ligne de communication est ininterrompue, l’autorité continue et la
lumière brillante et pénétrante continue à briller. Le son de la voix du Seigneur est
une mélodie continue et un appel tonnant. Depuis près d’un siècle et demi, il n’y a
pas d’interruption » (« La révélation : parole du Seigneur à ses prophètes », L’Étoile,
octobre 1977, p. 89-90).

2.4
La parole du Seigneur au prophète vivant arrive à point nommé et est d’une
importance capitale pour nous maintenant
Le monde change continuellement. Des problèmes nouveaux et différents, et de
nombreuses variantes d’anciens problèmes continuent de nous mettre au défi.
Notre Père céleste sage et aimant sait tout ce qui doit arriver, et il révèle des

CHAPITRE 2

16



Comme du temps de Noé, les prophètes
d’aujourd’hui sont une voix d’avertissement.

réponses et des solutions par l’intermédiaire de son prophète selon les besoins.
Outre l’interprétation et la confirmation d’Écritures existantes, un prophète joue le
rôle d’agent par l’intermédiaire duquel le Seigneur peut donner, le cas échéant, de
nouvelles Écritures. Lorsque le prophète vivant parle sous la direction du
Saint-Esprit, ses paroles l’emportent sur toute autre déclaration précédente
sur le même sujet. Ses conseils inspirés sont en accord avec les vérités éternelles
contenues dans les ouvrages canoniques et sont centrés sur les besoins et la
situation de son époque.

La doctrine est éternelle et ne change pas ; cependant, le Seigneur, par
l’intermédiaire de son prophète, peut modifier des pratiques et des programmes,
selon les besoins du peuple. Les exemples suivants illustrent ce principe :

1. La loi de Moïse a été donnée aux enfants d’Israël pour servir de « pédagogue
pour [les] conduire à Christ » (Galates 3:24 ; voir aussi la traduction de Joseph
Smith, Galates 3:24 [dans Galates 3:24, note de bas de page b dans la version
anglaise de la Bible SDJ]) mais a été accomplie lorsque la loi de l’Évangile a été
donnée par Jésus-Christ (voir Galates 3:23-25 ; Mosiah 13:27-35 ; 3 Néphi
9:15-20).

2. Lorsque Jésus était sur la terre, l’Évangile n’était généralement enseigné qu’à la
maison d’Israël (voir Matthieu 10:5-6 ; 15:24 ; Marc 7:25-27). Après sa
résurrection, le Sauveur a commandé aux apôtres d’apporter l’Évangile à tout le
monde (voir Marc 16:15 ; Actes 10).

3. À l’époque de Moïse, la Prêtrise de Melchisédek a été retirée de l’ensemble du
peuple d’Israël et la Prêtrise d’Aaron a été conférée uniquement aux Lévites
(voir D&A 84:24-26 ; voir aussi Nombres 8:10-22 ; Hébreux 7:5). Du temps du
Christ et de ses apôtres, la Prêtrise de Melchisédek était de nouveau accessible
et la Prêtrise d’Aaron était conférée à des hommes qui n’étaient pas lévites (voir
Luc 6:13-16 ; Philippiens 1:1 ; Hébreux 7:11-12). Aujourd’hui, « tous les
hommes fidèles et dignes de l’Église peuvent recevoir la Sainte Prêtrise, avec le
pouvoir d’exercer son autorité divine » (Déclaration officielle n° 2).

John Taylor (1808-1887) a fait allusion
à des prophètes de l’Ancien Testament
pour illustrer le fait que de nouvelles
révélations sont nécessaires aux
nouvelles générations :

« Nous avons besoin d’un arbre vivant,
d’une source vive, d’une intelligence
vive provenant de la prêtrise vivante du
ciel, par l’intermédiaire de la prêtrise
vivante ici-bas. […] De l’époque où
Adam communiquait avec Dieu, à
l’époque où Jean recevait ses révélations
sur l’île de Patmos, ou au moment où
les cieux se sont ouverts devant Joseph Smith, nous avons toujours eu besoin de
nouvelles révélations, adaptées à la situation particulière dans laquelle se trouvaient
l’Église ou des personnes.

CHAPITRE 2

17



« La révélation donnée à Adam n’ordonnait pas à Noé de construire son arche ; la
révélation donnée à Noé ne disait pas à Lot de quitter Sodome, et ces deux
révélations ne parlaient pas du départ des enfants d’Israël d’Égypte. Ces personnes
ont toutes reçu des révélations pour elles-mêmes et c’est aussi le cas pour Ésaïe,
Jérémie, Ézéchiel, Jésus, Pierre, Paul, Jean et Joseph. Ce doit être la même chose
pour nous » (Enseignements des présidents de l’Église : John Taylor, 2001, p. 158).

Wilford Woodruff (1807-1898) a parlé d’une réunion à laquelle ont assisté Joseph
Smith et Brigham Young :

« Frère Joseph s’est tourné vers frère Brigham Young et a dit : ‘Frère Brigham, je
veux que vous alliez à la chaire pour nous dire ce que vous pensez des oracles
vivants et de la parole de Dieu mise par écrit.’ Frère Brigham est allé à la chaire, a
posé la Bible, le Livre de Mormon et les Doctrine et Alliances sur le pupitre devant
lui et a dit : ‘Ceci est la parole écrite de Dieu pour nous, concernant son œuvre
depuis le commencement du monde, presque jusqu’à nos jours.’ ‘Et maintenant,’
dit-il, ‘comparés aux oracles vivants [les prophètes vivants], ces livres ne sont rien
pour moi ; ces livres ne nous transmettent pas directement la parole de Dieu
comme les paroles d’un prophète ou d’un homme qui détient la Sainte Prêtrise à
notre époque et dans notre génération. Je préfère les oracles vivants à tout ce
qui est écrit dans les livres.’ Telle était sa façon de voir. Quand il a eu terminé,
frère Joseph a dit à l’assemblée : ‘Frère Brigham vous a dit la parole du Seigneur et
il vous a dit la vérité’ » (dans Conference Report, octobre 1897, p. 22-23).

Boyd K. Packer (1924-2015), président du Collège des douze apôtres, a enseigné
que les principes et la doctrine de l’Évangile demeurent constants, même si les
pratiques de l’Église doivent être adaptées de temps à autre : « Les modalités, les
programmes, les règles administratives et même certaines questions d’organisation
peuvent changer. Nous sommes libres et même forcés de les modifier de temps en
temps. Mais les principes, la doctrine, ne changent jamais » (« Des principes »,
L’Étoile, octobre 1985, p. 53).

CHAPITRE 2

18



2.5
Le Seigneur ne permettra jamais au prophète vivant d’égarer l’Église

Wilford Woodruff (1807-1898) a déclaré que nous pouvons avoir entièrement
confiance en la direction dans laquelle le prophète dirige l’Église :

« Le Seigneur ne me permettra jamais, ni à aucun autre homme qui détient le
poste de président de l’Église, de vous égarer. Ce n’est pas dans le programme.
Ce n’est pas dans la volonté de Dieu. Si je m’aventurais à faire une telle chose, le
Seigneur m’ôterait de ma place, et il fera de même pour tout autre homme qui
tente d’égarer les enfants des hommes des oracles de Dieu et de leur devoir »
(Déclaration officielle n° 1, « Extraits de trois discours du président Wilford
Woodruff concernant le Manifeste »).

Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné ce même principe :

« Gardez le regard fixé sur la personne que Dieu a appelée, et je vous dis, sachant
que je me tiens à ce poste, que vous n’avez pas à craindre que le président de
l’Église égare le peuple, parce que le Seigneur l’ôterait de sa place et ne le
permettrait jamais » (The Teachings of Harold B. Lee, éd. Clyde J. Williams, 1996,
p. 533).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a assuré la même chose aux membres de
l’Église :

« L’Église est vraie. Ceux qui la dirigent n’ont qu’un seul désir et c’est de faire la
volonté du Seigneur. Ils cherchent sa direction en toutes choses. Il n’y a pas de
décision importante affectant l’Église qui soit prise sans que l’on prie à ce propos,
en allant à la source de toute sagesse pour obtenir des conseils. Suivez les

CHAPITRE 2

19



dirigeants de l’Église. Dieu ne permettra pas que l’on égare son œuvre » (« Ne
vous y trompez pas », L’Étoile, avril 1984, p. 91 ).

2.6
Certaines personnes croient aux prophètes d’autrefois mais rejettent les
prophètes vivants
Beaucoup de personnes révèrent les prophètes d’autrefois mais refusent d’accepter
le prophète que le Seigneur a envoyé pour les guider à leur époque (voir Hélaman
13:24-26). Harold B. Lee (1899-1973) a raconté une expérience qui illustre cette
tendance :

« Un de mes amis est banquier à New York. Il y a des années de cela, quand je l’ai
rencontré alors que j’étais en compagnie de frère Jacobson, qui présidait alors la
mission des États de l’Est, nous avons eu une discussion très intéressante. Le
président Jacobson lui avait remis un exemplaire du Livre de Mormon qu’il avait lu,
et il parlait en termes très élogieux de ce qu’il appelait la philosophie fantastique du
livre. Vers la fin de notre heure de réunion d’affaires, il nous a proposé de nous
reconduire à la maison de la mission dans sa limousine, ce que nous avons accepté.
Sur la route, alors qu’il parlait du Livre de Mormon et de son respect pour ses
enseignements, j’ai dit : ‘Eh bien, pourquoi n’agiriez-vous pas en conséquence ? Si
vous acceptez le Livre de Mormon, qu’est-ce qui vous retient ? Pourquoi ne pas
devenir membre de l’Église ? Pourquoi ne pas reconnaître Joseph Smith en tant que
prophète ?’ Il a répondu de manière très réfléchie : ‘Je pense que c’est parce que
Joseph Smith est trop proche de moi. S’il avait vécu deux mille ans plus tôt, je
pense que j’aurais cru. Mais parce qu’il est si proche je suppose que c’est la raison
pour laquelle je ne peux pas l’accepter en tant que prophète.’

« Voilà quelqu’un qui disait : ‘Je crois aux prophètes décédés qui ont vécu il y a plus
de mille ans, mais j’ai beaucoup de difficultés à croire en un prophète vivant.’ On
adopte également cette attitude à l’égard de Dieu. Dire que les cieux sont scellés et
qu’il n’y a plus de révélation aujourd’hui revient à dire que nous ne croyons pas en
un Christ vivant ou en un Dieu vivant aujourd’hui. Nous croyons qu’ils sont morts
et enterrés depuis longtemps. Donc, l’expression ‘prophète vivant’ a une grande
valeur » (« The Place of the Living Prophet, Seer, and Revelator », [discours adressé
aux instructeurs de religion du Département d’Éducation de l’Église, 8 juillet
1964], p. 2).

Affirmer croire aux prophètes d’autrefois tout en rejetant le prophète vivant est un
problème très ancien. Certains Pharisiens, à son époque, rejetaient Jésus-Christ
mais acceptaient Moïse, le prophète qui avait conduit Israël plus de mille ans
auparavant. Ils injurièrent un homme que Jésus avait guéri, disant :

« C’est toi qui es son disciple ; nous, nous sommes disciples de Moïse.

« Nous savons que Dieu a parlé à Moïse ; mais celui-ci, nous ne savons d’où il est »
(Jean 9:28-29 ; voir aussi Matthieu 23:29-30, 34 ; Hélaman 13:24-29).

CHAPITRE 2

20



Des émeutiers encerclent la prison de
Carthage

Harold B. Lee (1899-1973) a enseigné
que croire en la révélation doit inclure le
fait de croire aux enseignements du
président actuel :

« Peu après que David O. McKay a
annoncé à l’Église que les membres du
premier collège des soixante-dix
devaient être ordonnés grands prêtres
afin d’élargir leur champ d’action et de
leur conférer l’autorité d’agir
lorsqu’aucune autre Autorité générale
ne pouvait être présente, j’ai rencontré
un soixante-dix qui […] était très
perturbé. Il m’a dit : « Le prophète Joseph n’a t-il pas dit qu’il était contraire à
l’ordre des cieux de nommer des grands prêtres comme présidents du premier
collège des soixante-dix ? Et j’ai répondu : ‘Eh bien, selon ma compréhension, c’est
le cas, mais ne vous est-il jamais venu à l’esprit que ce qui était contraire à l’ordre
des cieux en 1840 pourrait ne plus l’être en 1960 ?’ Il ne l’avait pas envisagé. Lui
aussi suivait un prophète décédé et oubliait qu’il y avait un prophète vivant
aujourd’hui. D’où l’importance d’insister sur ce mot de vivant.

« Il y a des années, alors que j’étais un jeune missionnaire, je me suis rendu à
Nauvoo et à Carthage avec mon président de mission, et nous avons eu une
réunion missionnaire dans la cellule de la prison où Joseph et Hyrum ont été
assassinés. Le président de mission a raconté les événements qui ont précédé le
martyre, puis il a terminé par cette déclaration très importante : ‘Lorsque Joseph
Smith, le prophète, a été assassiné, de nombreux saints sont morts spirituellement
avec lui.’ La même chose s’est passée à la mort de Brigham Young ainsi qu’à la
mort de John Taylor. […] Certains membres de l’Église sont morts spirituellement
après le décès de Wilford Woodruff, de Lorenzo Snow, de Joseph F. Smith, de
Heber J. Grant, de George Albert Smith. Il y en a aujourd’hui qui sont prêts à
croire quelqu’un qui est mort et enterré et à penser que ses paroles ont plus
d’autorité que les paroles d’une autorité vivante aujourd’hui » (Stand Ye in Holy
Places, 1974, p. 152-153).

Points sur lesquels méditer

Idées de tâches

• Pourquoi est-il important de comprendre que toutes les clés de la prêtrise sont détenues et administrées ici-bas par une seule
personne à la fois ?

• Quels avantages tirons-nous des paroles d’un prophète vivant quand nous disposons déjà de celles des prophètes d’autrefois ?

• Le Seigneur a promis qu’il ne laisserait jamais son prophète égarer l’Église. Comment cette vérité influence-t-elle votre perception
des enseignements des prophètes que vous entendez, lisez, et suivez ?

• Préparez une courte leçon de soirée familiale en reprenant (1) ce que vous avez retiré de ce chapitre, (2) les Écritures mentionnées
dans ce chapitre, et (3) la déclaration suivante de Gordon B. Hinckley : « Soit nous avons un prophète, soit nous n’avons rien ; et
ayant un prophète, nous avons tout » (« Seigneur, merci pour le prophète, L’Étoile, octobre 1992, p. 4).

CHAPITRE 2

21



Matériel complémentaire

Quatorze points essentiels pour suivre le prophète
Ezra Taft Benson, 1980 Devotional Speeches of the Year, 1981, p. 26-30.

Mes frères et sœurs bien-aimés, je suis très honoré de me trouver aujourd’hui parmi vous. Vous, les étudiants, vous
faites partie d’une jeune génération de choix, une génération qui pourrait bien voir le retour du Seigneur.

Non seulement l’Église grandit numériquement aujourd’hui, mais elle grandit aussi en fidélité ; et, ce qui est encore
plus important, notre jeune génération, en tant que groupe, est même plus fidèle que la précédente. Dieu vous a
réservés pour la onzième heure, ce jour grand et redoutable du Seigneur. Non seulement vous aurez la responsabilité
de faire triompher le royaume, mais encore vous aurez celle de sauver votre âme, de vous efforcer de sauver celle des

membres de votre famille et de respecter les principes de la Constitution inspirée des États-Unis.

Pour vous aider à triompher des épreuves cruciales qui vous attendent, je vais vous présenter aujourd’hui plusieurs aspects d’une clé
très importante qui, si vous l’honorez, vous couronnera de la gloire de Dieu et vous rendra victorieux malgré la furie de Satan.

Bientôt nous allons honorer notre prophète [Spencer W. Kimball] pour son 85e anniversaire. Dans l’Église, nous chantons le cantique :
« Seigneur, merci pour le prophète ». Et voici cette clé importante : suivre le prophète. Et voici quatorze points essentiels pour suivre
le prophète, le président de l’Église de Jésus-Christ des Saints des Derniers Jours.

Premièrement : Le prophète est le seul homme qui parle en toutes choses au nom du Seigneur.

Au verset 7 de la section 132 des Doctrine et Alliances, le Seigneur parle du prophète, du président, et dit : « Il n’y en a jamais qu’un
à la fois sur terre à qui ce pouvoir et les clefs de cette prêtrise sont conférés. »

Le Seigneur déclare ensuite aux versets 4 à 6 de la section 21 :

« C’est pourquoi, et je parle aux membres de l’Église, vous prêterez l’oreille à toutes ses paroles et à tous les commandements qu’il
vous donnera à mesure qu’il les reçoit, marchant en toute sainteté devant moi.

« Car vous recevrez sa parole, en toute patience et avec une foi absolue, comme si elle sortait de ma propre bouche.

« Car si vous faites ces choses, les portes de l’enfer de prévaudront pas contre vous. »

Avez-vous entendu ce que le Seigneur a dit au sujet des paroles du prophète ? Nous devons « prêter l’oreille à toutes ses paroles »,
comme si elles venaient de la « bouche » du Seigneur lui-même.

Deuxièmement : Le prophète vivant nous est plus vital que les ouvrages canoniques.

Le président Wilford Woodruff nous raconte un incident intéressant qui s’est passé à l’époque du prophète Joseph Smith :

« Je vais faire état d’une certaine réunion à laquelle j’ai assisté, dans ma jeunesse, dans la ville de Kirtland. Lors de cette réunion, on
a fait certaines réflexions qui ont été faites ici aujourd’hui, concernant les oracles vivants et la parole de Dieu mise par écrit. On a
présenté le même principe, bien que pas d’une façon aussi détaillée qu’ici, lorsqu’un des dirigeants de l’Église s’est levé pour parler à
ce sujet. Il a dit : ‘Vous avez la parole de Dieu devant vous, ici, dans la Bible, le Livre de Mormon et les Doctrine et Alliances ; vous
avez la parole de Dieu par écrit et vous qui donnez des révélations, vous devez les donner d’après ces livres puisque ce qui est écrit
dans ces livres, c’est la parole de Dieu. Nous devons nous y limiter.’

« Lorsqu’il a eu terminé, frère Joseph s’est tourné vers frère Brigham Young et a dit : ‘Frère Brigham, je veux que vous alliez à la
chaire pour nous dire ce que vous pensez des oracles vivants et de la parole de Dieu mise par écrit.’ Frère Brigham est allé à la chaire,
a pris la Bible et l’a reposée ; il a pris le Livre de Mormon et l’a reposé et il a pris les Doctrine et Alliances et les a reposées devant lui
et a dit : ‘Voici la parole de Dieu mise par écrit pour nous, concernant l’œuvre de Dieu depuis le commencement du monde presque
jusqu’à nos jours. Et maintenant’, dit-il, ‘comparés aux oracles vivants, ces livres ne sont rien pour moi ; ces livres ne nous
transmettent pas directement la parole de Dieu comme les paroles d’un prophète ou d’un homme qui détient la Sainte Prêtrise à

• Après avoir lu les Écritures suivantes, expliquez à un ami ou à un membre de votre famille les points communs entre le prophète
vivant et Moïse : Doctrine et Alliances 28:2 ; 107:91-92 ; Moïse 1:3, 6.

CHAPITRE 2

22



notre époque et dans notre génération. Je préfère les oracles vivants à tout ce qui est écrit dans les livres.’ Telle était sa façon de voir.
Lorsqu’il a eu fini, frère Joseph a dit à l’assemblée : ‘Frère Brigham vous a dit la parole du Seigneur et il vous a dit la vérité.’ » [Dans
Conference Report, octobre 1897, p. 22-23]

Troisièmement : Le prophète vivant a plus d’importance qu’un prophète mort.

Les révélations de Dieu à Adam n’ont pas appris à Noé à construire l’arche. Noé a eu besoin d’une révélation personnelle. Le prophète
le plus important pour vous et moi, c’est donc celui qui vit à notre époque et à qui le Seigneur révèle actuellement sa volonté en ce
qui nous concerne. La lecture la plus importante que nous puissions donc faire, c’est celle des paroles du prophète qui paraissent
chaque mois dans les magazines de l’Église. Tous les six mois, nous trouvons des instructions dans les discours de conférence
générale publiés dans le magazine Le Liahona.

Je suis tellement reconnaissant que les discours de la dernière conférence soient étudiés dans le cadre de l’un de vos cours de
religion, celui qui est intitulé « Enseignements des prophètes vivants », numéro 333. Permettez-moi de vous recommander de suivre
ce cours et d’obtenir un exemplaire du manuel, que vous suiviez ce cours ou pas.

Méfiez-vous de ceux qui voudraient opposer les prophètes décédés aux prophètes vivants, car les prophètes vivants ont toujours la
préséance.

Quatrièmement : Le prophète n’égarera jamais l’Église.

Le président Woodruff a déclaré : « Je dis à Israël que le Seigneur ne me permettra jamais, ni à aucun autre homme qui détient le
poste de président de l’Église, de vous égarer. Ce n’est pas dans le programme. Ce n’est pas dans la volonté de Dieu. » (The
Discourses of Wilford Woodruff, choisis par G. Homer Durham [Salt Lake City : Bookcraft, 1946], p. 212-213.)

Marion G. Romney raconte l’incident suivant qui lui est arrivé :

« Il y a des années, alors que j’étais évêque, j’ai demandé, je m’en souviens, au président [Heber J.] Grant de parler à notre paroisse.
Après la réunion, je l’ai reconduit chez lui. […] Se tenant près de moi, il m’a pris par les épaules et m’a dit : ‘Mon garçon, gardez
toujours les yeux fixés sur le président de l’Église, et s’il vous dit de faire quelque chose, et que ce soit mauvais et que vous le fassiez,
le Seigneur vous bénira pour cela.’ Une étincelle dans les yeux, il m’a dit ensuite : ‘Mais ne vous faites pas de souci. Le Seigneur ne
laissera jamais son porte-parole égarer son peuple.’ [Dans Conference Report, octobre 1960, p. 78]

Cinquièmement : On ne demande pas au prophète d’avoir une quelconque formation ou des diplômes ici-bas pour
prendre la parole sur un sujet quelconque ou pour agir dans un domaine quel qu’il soit, n’importe quand.

Certains pensent parfois que leurs connaissances terrestres d’un sujet donné sont supérieures aux connaissances célestes que Dieu
accorde à son prophète sur ce même sujet. Ils pensent que le prophète doit avoir les mêmes diplômes ou la même formation
terrestres qu’eux avant d’accepter ce que le prophète a à dire et qui entre en contradiction avec leurs études terrestres. Quelles
études terrestres Joseph Smith avait-il faites ? Et pourtant il a fait des révélations sur toutes sortes de sujets. Jusqu’à présent, nous
n’avons pas encore eu de prophète qui ait eu un doctorat dans un domaine quelconque. Nous encourageons la connaissance terrestre
dans de nombreux domaines, mais n’oubliez pas que s’il s’élève un conflit entre la connaissance terrestre et les paroles du prophète,
vous serez du côté du prophète, vous en serez bénis et le temps vous donnera raison.

Sixièmement : Le prophète n’a pas besoin de dire : « Ainsi dit le Seigneur » pour nous donner des Écritures.

Certains coupent parfois les cheveux en quatre sur des mots. Ils pourraient dire que le prophète nous a donné des conseils que nous
ne sommes pas obligés de suivre s’il ne nous dit pas que c’est un commandement. Mais voici ce que le Seigneur dit du prophète
Joseph : « Vous prêterez l’oreille à toutes ses paroles et à tous les commandements qu’il vous donnera » (D&A 21:4 ; italiques
ajoutés).

Et le Seigneur déclare dans D&A 108:1 au sujet des conseils du prophète : « En vérité, ainsi te dit le Seigneur, à toi, mon serviteur
Lyman : Tes péchés te sont pardonnés, parce que tu as obéi à ma voix en venant ici ce matin recevoir des instructions de celui que j’ai
désigné » (italiques ajoutés).

Brigham Young a dit : « Je n’ai encore jamais fait et envoyé de sermon aux enfants des hommes auquel ils ne pourraient pas donner
le nom d’Écriture (Journal of Discourses, 26 vols. [Londres : Latter-day Saints’ Book Depot], 13:95).

Septièmement : Le prophète nous dit ce que nous avons besoin de savoir et pas toujours ce que nous voulons savoir.

CHAPITRE 2

23



« Tu nous as déclaré des choses dures, plus que nous n’en pouvons supporter », se plaignirent les frères de Néphi. Mais Néphi leur
répondit ainsi : « Les coupables trouvent que la vérité est dure, car elle les blesse au plus profond d’eux-mêmes » (1 Néphi 16:1, 3).
Comme le dit le proverbe : Il n’y a que la vérité qui blesse.

Harold B. Lee a dit :

« Vous n’aimerez peut-être pas ce qui vient des Autorités de l’Église. Cela pourrait aller à l’encontre de vos opinions politiques. Cela
pourrait aller à l’encontre de vos opinions sociales. Peut-être cela vous gênera-t-il dans certaines de vos activités en société. […]
Votre sécurité et la nôtre dépendent de la façon dont nous suivons. […] Gardons les yeux fixés sur le président de l’Église. » [Dans
Conference Report, octobre 1970, p. 152-153]

Mais c’est le prophète vivant qui dérange vraiment le monde. Le président Kimball a dit : « Même dans l’Église, beaucoup sont
enclins à orner les sépulcres des prophètes d’hier et à lapider mentalement les vivants » (Instructor, 95:257).

Pourquoi ? Parce que le prophète vivant touche à ce que nous avons besoin de savoir maintenant et le monde préfère que les
prophètes soient morts ou qu’ils s’occupent de leurs affaires. Certains qui se croient des experts en science politique voudraient que
le prophète garde le silence au sujet de la politique. Certains qui se prennent pour des autorités en matière d’évolution voudraient
que le prophète se taise au sujet de l’évolution. Et la liste pourrait continuer indéfiniment.

La façon dont nous répondons aux paroles d’un prophète vivant lorsqu’il nous dit ce que nous devons savoir, mais que nous
préférerions ne pas entendre, est la mise à l’épreuve de notre fidélité.

Marion G. Romney a dit : « C’est chose facile de croire aux prophètes morts, mais c’est une plus grande chose de croire aux prophètes
vivants. » Et il donne l’exemple suivant :

« Un jour, à l’époque du président Grant, j’étais dans mon bureau, de l’autre côté de la rue, après une conférence générale. Un
homme âgé vint me voir. Il était extrêmement énervé par ce qu’avaient dit certains frères, dont moi-même, lors de cette conférence.
Je remarquai par son accent qu’il venait d’un pays étranger. Je demandai, après l’avoir suffisamment apaisé pour qu’il puisse
écouter : ‘Pourquoi êtes-vous venu en Amérique ?’ ‘Je suis venu ici parce qu’un prophète de Dieu me l’a demandé.’ ‘Qui était ce
prophète ?’ ‘Wilford Woodruff.’ ‘Croyez-vous que Wilford Woodruff était un prophète de Dieu ?’ ‘Oui.’ ‘Croyez-vous que Joseph F.
Smith était un prophète de Dieu ?’ ‘Oui, monsieur.’

« Puis vint la grande question. ‘Croyez-vous qu’Heber J. Grant est un prophète de Dieu ?’ Sa réponse : ‘Je pense qu’il devrait se taire à
propos de l’aide aux personnes âgées.’

« Or, je vous dis qu’un homme qui adopte cette position est sur le chemin de l’apostasie. Il perd ses chances d’obtenir la vie éternelle.
Il en est de même de quiconque ne peut suivre le prophète vivant de Dieu. » [Dans Conference Report, avril 1953, p. 125]

Huitièmement : Le prophète n’est pas limité par le raisonnement des hommes.

Il y aura des moments où vous devrez choisir entre les révélations de Dieu et les raisonnements des hommes, entre le prophète et le
politicien ou le professeur. Joseph Smith, le prophète, a dit : « Tout ce qui est requis de Dieu est juste, peu importe ce que c’est, même
si nous ne pouvons pas en voir la raison, si ce n’est longtemps après que les événements se sont déroulés » (Scrapbook of Mormon
Literature, vol. 2, p. 173).

Un oculiste trouverait-il raisonnable qu’on lui dise de guérir un aveugle en crachant par terre pour faire de la boue, en l’appliquant
sur les yeux de l’homme et en lui disant d’aller se laver dans un réservoir pollué ? Et c’est pourtant ce que Jésus a fait pour un homme
qui a guéri. (Voir Jean 9:6-7.) Est-ce raisonnable de guérir la lèpre en disant au malade d’aller se laver sept fois dans une certaine
rivière ? Et pourtant c’est ce que le prophète Élisée a dit de faire à un lépreux qui a guéri. (Voir 2 Rois 5.)

« Car mes pensées ne sont pas vos pensées, et vos voies ne sont pas mes voies, dit l’Éternel. Autant les cieux sont élevés au-dessus
de la terre, autant mes voies sont élevées au-dessus de vos voies, et mes pensées au-dessus de vos pensées. » [Ésaïe 55:8, 9]

Neuvièmement : Le prophète peut recevoir des révélations dans n’importe quel domaine, temporel ou spirituel.

Brigham Young a dit :

« Certains dirigeants de Kirtland s’opposaient beaucoup à ce que le prophète Joseph s’occupe d’affaires temporelles. […]

« J’ai dit dans une réunion publique des saints : ‘Vous, anciens d’Israël, voudriez-vous tirer une ligne de démarcation entre le spirituel
et le temporel dans le royaume de Dieu pour que je puisse comprendre ?’ Personne n’a pu le faire. […]

CHAPITRE 2

24



Je défie quiconque sur terre de montrer le chemin que doit parcourir un prophète de Dieu ou de montrer son devoir ou jusqu’où il doit
aller pour dicter les affaires spirituelles ou temporelles. Le spirituel et le temporel sont inséparables et le seront toujours. » [Journal of
Discourses, 10:363-364]

Dixièmement : Le prophète peut donner des conseils dans le domaine civil.

Lorsque le peuple est juste, il ne veut que les meilleurs pour le gouverner. Alma était le chef de l’Église et du gouvernement dans le
Livre de Mormon. Joseph Smith fut maire de Nauvoo, et Brigham Young, gouverneur de l’Utah. Ésaïe participa intensément à la vie
politique et le Seigneur lui-même a dit de ses paroles : « Grandes sont les paroles d’Ésaïe » (3 Néphi 23:1). Les personnes qui
voudraient retirer les prophètes de la vie politique ôteraient Dieu du gouvernement.

Onzièmement : Les deux groupes qui éprouvent les difficultés les plus grandes à suivre le prophète sont les orgueilleux
qui sont érudits et les orgueilleux qui sont riches.

Les érudits peuvent penser que le prophète n’est inspiré que lorsqu’il est d’accord avec eux ; autrement, le prophète ne fait que
donner une opinion, il parle comme un homme. Les riches peuvent penser qu’ils n’ont pas besoin de demander conseil à un humble
prophète.

Nous trouvons dans le Livre de Mormon :

« Oh ! le plan astucieux du Malin ! Oh ! la vanité, et la fragilité, et la folie des hommes ! Lorsqu’ils sont instruits, ils se croient sages,
et ils n’écoutent pas les recommandations de Dieu, car ils les laissent de côté, pensant savoir par eux-mêmes, c’est pourquoi, leur
sagesse est folie et elle ne leur profite pas. Et ils périront.

« Mais être instruit est une bonne chose si on écoute les recommandations de Dieu.

« Et à quiconque frappe il ouvre ; et les sages, et les savants, et ceux qui sont riches, qui sont boursouflés à cause de leur science, et
de leur sagesse, et de leurs richesses, oui, ce sont ceux-là qu’il méprise ; et à moins qu’ils ne rejettent ces choses et ne se considèrent
comme des insensés devant Dieu, et ne descendent dans les profondeurs de l’humilité, il ne leur ouvrira pas. » [2 Néphi 9:28, 29, 42 ;
italiques ajoutés]

Douzièmement : Le prophète ne sera pas nécessairement populaire auprès du monde ou des gens de ce monde.

Lorsque le prophète révèle la vérité, cette dernière divise le peuple. Ceux qui ont le cœur honnête écoutent ses paroles, mais les
injustes ignorent le prophète ou le combattent. Lorsque le prophète met le doigt sur les péchés du monde, les gens du monde veulent
lui fermer la bouche ou agissent comme s’il n’existait pas, au lieu de se repentir de leurs péchés. La popularité n’est jamais une
preuve de vérité. Plus d’un prophète a été tué ou rejeté. Alors que nous approchons de la seconde venue du Christ, vous pouvez vous
attendre à ce que les peuples du monde devenant plus méchants, le prophète ait moins de popularité auprès d’eux.

Treizièmement : Le prophète et ses conseillers forment la Première Présidence, qui est le collège le plus haut de l’Église.

Dans les Doctrine et Alliances, le Seigneur parle de la Première Présidence comme étant « le plus haut conseil de l’Église » (107:80) et
dit : « Quiconque me reçoit, reçoit ceux que j’ai envoyés, la Première Présidence » (112:20).

Quatorzièmement : Le prophète et la présidence (le prophète vivant et la Première Présidence) : suivez-les et vous en
serez bénis, rejetez-les et vous souffrirez.

Le président Lee raconte cet incident tiré de l’histoire de l’Église :

« On raconte que dans les débuts de l’Église, précisément, je pense, à Kirtland, certains dirigeants qui faisaient partie des conseils
présidents de l’Église s’étaient rencontrés en secret et avaient essayé de découvrir comment ils pourraient se débarrasser du prophète
Joseph. Ils commirent la faute d’inviter Brigham Young à l’une de ces réunions secrètes. Il les tança après avoir appris le but de leur
réunion. Voici ce qu’il leur dit entre autres : ‘Vous ne pouvez pas détruire la nomination d’un prophète de Dieu, mais vous pouvez
couper le fil qui vous lie au prophète de Dieu et vous enfoncer en enfer.’ » [Dans Conference Report, avril 1963, p. 81]

Voici ce qu’a déclaré N. Eldon Tanner au cours d’une conférence générale de l’Église :

« Vendredi matin, le prophète nous a dit clairement quelles sont nos responsabilités. […]

Un homme m’a dit après cela : ‘Vous savez, il y a dans notre État des gens qui croient qu’ils doivent suivre le prophète dans tout ce
qu’ils croient être bien, mais lorsque c’est quelque chose qu’ils considèrent comme n’étant pas bien, et si cela ne les attire pas, c’est

CHAPITRE 2

25



une autre chose.’ Il dit : ‘Alors ils deviennent leur propre prophète. Ils décident de ce que le Seigneur veut et de ce que le Seigneur ne
veut pas.’

« J’ai pensé combien c’était vrai et comme c’est sérieux lorsque nous commençons à choisir laquelle des alliances, lequel des
commandements nous allons garder. Lorsque nous décidons qu’il y en a que nous n’allons pas garder, nous prenons la loi du Seigneur
entre nos mains et devenons notre propre prophète, et, croyez-moi, nous serons conduits sur le mauvais chemin parce que nous
sommes de faux prophètes pour nous-mêmes lorsque nous ne suivons pas le prophète de Dieu. Non, nous ne devons jamais faire de
discrimination dans ces commandements, quant au point de savoir ceux que nous devons garder et ceux que nous ne devons pas
garder. » [Dans Conference Report, octobre 1966, p. 98 ; italiques ajoutés]

Joseph Smith, le prophète, a dit : « Tournez-vous vers la Première Présidence pour recevoir des instructions » (Enseignements du
prophète Joseph Smith, p. 220). Almon Babbitt ne l’a pas fait et le Seigneur déclare au verset 84 de la section 124 des Doctrine et
Alliances : «Il y a beaucoup de choses chez mon serviteur Almon Babbitt qui ne me sont pas agréables. Voici, il aspire à imposer son
avis au lieu de l’avis que j’ai donné, qui est celui de la présidence de mon Église. »

Pour conclure, nous allons résumer cette clé importante, ces « Quatorze points essentiels pour suivre le prophète », car notre salut
en dépend.

Premièrement : Le prophète est le seul homme qui parle en toutes choses au nom du Seigneur.

Deuxièmement : Le prophète vivant nous est plus vital que les ouvrages canoniques.

Troisièmement : Le prophète vivant a plus d’importance qu’un prophète mort.

Quatrièmement : Le prophète n’égarera jamais l’Église.

Cinquièmement : On ne demande pas au prophète d’avoir une quelconque formation ou des diplômes terrestres pour prendre la
parole sur un sujet quelconque ou pour agir dans un domaine quel qu’il soit, n’importe quand.

Sixièmement : Le prophète n’a pas besoin de dire : « Ainsi dit le Seigneur » pour nous donner des Écritures.

Septièmement : Le prophète nous dit ce que nous avons besoin de savoir et pas toujours ce que nous voulons savoir.

Huitièmement : Le prophète n’est pas limité par le raisonnement des hommes.

Neuvièmement : Le prophète peut recevoir des révélations dans n’importe quel domaine, temporel ou spirituel.

Dixièmement : Le prophète peut donner des conseils dans le domaine civil.

Onzièmement : Les deux groupes qui éprouvent les difficultés les plus grandes à suivre le prophète sont les orgueilleux qui sont
érudits et les orgueilleux qui sont riches.

Douzièmement : Le prophète ne sera pas nécessairement populaire auprès du monde ou des gens du monde.

Treizièmement : Le prophète et ses conseillers forment la Première Présidence, qui est le collège le plus haut de l’Église.

Quatorzièmement : Le prophète et la présidence (le prophète vivant et la Première Présidence) : suivez-les et vous en serez bénis,
rejetez-les et vous souffrirez.

Je vous rends témoignage que ces quatorze points essentiels pour suivre le prophète sont vrais. Si nous voulons connaître notre
position auprès du Seigneur, demandons-nous quelle est notre position auprès de son capitaine mortel, jusqu’à quel point notre vie
est en harmonie avec les paroles de l’oint du Seigneur, le prophète vivant, le président de l’Église, et avec le collège de la Première
Présidence.

Que Dieu nous bénisse tous pour que nous nous tournions vers le prophète et la présidence dans les jours critiques et cruciaux qui
nous attendent, et c’est là ma prière. Au nom de Jésus-Christ. Amen.

CHAPITRE 2

26



CHAPITRE 3

Succession dans la
présidence

Introduction
La succession dans la présidence de l’Église a été établie par
le Seigneur. L’Église ne reste jamais sans dirigeant inspiré et il
n’y a aucune raison de se lancer dans des suppositions ou
des polémiques pour savoir qui deviendra le prochain
président de l’Église. Harold B. Lee (1899-1973) a expliqué :
« [Le Seigneur] sait qui il a choisi pour présider l’Église et il
ne commet pas d’erreur. Le Seigneur ne fait pas les choses au
hasard. Il n’a jamais fait quoi que ce soit par hasard » (dans
Conference Report, octobre 1970, p. 153 ; ou Improvement
Era, décembre 1970, p. 127). Ezra Taft Benson (1899-1994)
a enseigné que « Dieu sait tout, la fin depuis le
commencement, et personne ne devient président de l’Église
de Jésus-Christ par accident ni n’y reste par hasard, ni n’est
rappelé auprès de Dieu par le sort » (« Jésus-Christ : dons et

espérances », L’Étoile, février 1977, p. 57).

Par l’intermédiaire de Joseph Smith (1805-1844), Dieu a
déclaré qu’il « donnera aux fidèles ligne sur ligne, précepte
sur précepte » (D&A 98:12 ; voir aussi D&A 42:61 ; 128:21).
On voit ce processus d’élaboration graduelle de la doctrine et
de la manière de faire dans l’évolution inspirée des principes
de succession dans la présidence de l’Église.

Pendant l’étude de ce chapitre, méditez sur la différence de
processus entre l’appel d’un nouveau président de l’Église et
la sélection des hommes politiques au gouvernement. Une
fois que vous aurez compris comment le Seigneur choisit un
nouveau président de l’Église, votre confiance dans le
président actuel grandira.

Commentaire
3.1
Le président-adjoint de l’Église
« Le 5 décembre 1834, Joseph Smith ordonna Oliver Cowdery comme président
adjoint de l’Église [voir History of the Church, 2:176]. Celui-ci était avec le prophète
lorsque les prêtrises d’Aaron et de Melchisédek avaient été rétablies. Lorsque
l’Église de Jésus-Christ fut organisée en 1830, Oliver, en sa qualité de ‘deuxième
ancien’ était second en autorité par rapport à Joseph [voir D&A 20:2-3]. Ainsi,
chaque fois qu’une autorité ou des clés de la prêtrise étaient rétablies, Oliver était
avec le prophète Joseph. ‘Il fallait, selon la loi divine des témoins, que Joseph Smith
eût un compagnon détenant ces clés’ [Joseph Fielding Smith, Doctrines du salut,
comp. Bruce R. McConkie, 1954, 1:206]. Oliver Cowdery ne devait pas seulement
aider Joseph Smith à présider l’Église, mais il allait aussi être aux côtés du
prophète comme deuxième témoin du Rétablissement [voir D&A 6:28 ; voir
aussi 2 Corinthiens 13:1]. En 1838, Oliver Cowdery perdit son poste de président
adjoint pour cause d’apostasie et d’excommunication, mais en 1841, le Seigneur
appela Hyrum Smith à remplir cet office (voir D&A 124:94-96). Le président et le
président adjoint ou les premier et deuxième témoins, allaient sceller leur
témoignage de leur sang à la prison de Carthage » (L’histoire de l’Église dans la
plénitude des temps, 2e éd. [manuel du Département d’Éducation de l’Église, 2003],
p. 155).

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a expliqué comment la loi des témoins (voir
2 Corinthiens 13:1) a été respectée par la présence d’Oliver Cowdery au moment
du rétablissement de chaque clé de la prêtrise :

27



Joseph et Hyrum Smith

« Le Seigneur appela Oliver Cowdery, deuxième témoin, à être à la tête de notre
dispensation pour aider le prophète à détenir les clés. Les livres nous apprennent
que chaque fois que le prophète recevait une autorité et les clés de la prêtrise des
cieux, Oliver Cowdery participait avec le prophète à la réception de ces pouvoirs.
Si, dans de telles conditions, Oliver Cowdery était resté fidèle et avait survécu
au prophète, il lui aurait succédé comme président de l’Église en vertu de son
appel divin » (Doctrines du salut, comp. Bruce R. McConkie [1954], 1:207-208°;
italiques ajoutés). Le 19 janvier 1841, du fait qu’Oliver n’était pas resté fidèle, « le
Seigneur commanda à Joseph Smith d’ordonner Hyrum et de lui conférer toutes les
clés de l’autorité et les bénédictions placées sur la tête d’Oliver Cowdery, et de faire
de lui le ‘deuxième président’ de l’Église » (Doctrines du salut, 1:214).

Brigham Young (1801-1877) fit
remarquer :

« Si Hyrum avait vécu, il ne se serait pas
tenu entre Joseph et les Douze, il se
serait tenu à la place de Joseph. Joseph
avait-il ordonné quelqu’un pour
prendre sa place ? Il l’avait fait. Qui
était-ce ? C’était Hyrum, mais Hyrum
est mort, martyr, avant Joseph. Si
Hyrum avait vécu, il aurait agi au nom
de Joseph » (« Conference Minutes »,
Times and Seasons, 15 octobre 1844,
p. 683).

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a expliqué pourquoi nous n’avons plus de
président adjoint de l’Église :

« On pose parfois la question : Si Oliver fut ordonné pour détenir les clés
conjointement avec le prophète et qu’après sa perte par transgression cette autorité
fut conférée à Hyrum Smith, alors pourquoi n’avons-nous pas aujourd’hui dans
l’Église ce même ordre de choses, et un président [adjoint] aussi bien que deux
conseillers dans la Première Présidence ?

« La réponse est simple. C’est parce que la situation spéciale qui nécessite deux
témoins pour établir l’œuvre n’est plus nécessaire lorsque l’œuvre est établie.
Joseph et Hyrum Smith sont à la tête de notre dispensation, détenant
conjointement les clés, parce qu’ils sont les deux témoins nécessaires pour
accomplir la loi telle qu’elle est fixée par notre Seigneur dans sa réponse aux Juifs
[voir Matthieu 18:16]. Puisque l’Évangile ne sera plus jamais rétabli, cette situation
n’aurait plus l’occasion de se produire. Nous respectons tous les deux témoins
spéciaux appelés à rendre témoignage en plein accord avec la loi divine » (Voir
Doctrines du salut, 1:222).

3.2
Le Collège des douze apôtres
« Un des événements les plus importants du rétablissement de l’Église du Sauveur
fut la formation du Collège des douze apôtres. Avant même l’organisation de
l’Église, les membres attendaient cette étape importante. […] [En juin 1829], une

CHAPITRE 3

28



Joseph Smith, le prophète, instruisant
les Douze
© 1998 Paul Mann

révélation commanda à Oliver Cowdery et à David Whitmer de rechercher les
Douze qui seraient ‘appelés à aller dans le monde entier prêcher mon Évangile à
toute la création’ [voir D&A 18:26-37]. Plus tard, Martin Harris fut également
appelé à aider à ce choix. Cela voulait dire que les trois témoins du Livre de
Mormon, sous la direction et avec le consentement de la Première Présidence,
allaient choisir les douze apôtres qui devaient être les témoins spéciaux du Sauveur
dans notre dispensation » (Histoire de l’Église dans la plénitude des temps, p. 155). Ce
choix fut fait au cours d’une conférence spéciale le 14 février 1835.

« Depuis plusieurs années le Seigneur préparait soigneusement le Collège des
Douze à assumer la direction de l’Église. Lorsque les Douze furent appelés en 1835,
leurs responsabilités étaient limitées aux régions situées à l’extérieur des pieux
organisés, mais avec le temps, elles furent étendues de manière à ce qu’ils eussent
autorité sur tous les membres de l’Église. […]

« La mission des Douze en
Grande-Bretagne les souda en un
collège uni sous la direction de Brigham
Young. Quand ils retournèrent en
Amérique, le prophète Joseph
augmenta leurs responsabilités dans les
affaires temporelles et
ecclésiastiques. […] Les Douze furent
parmi les premiers à recevoir les
instructions de Joseph Smith sur le
mariage plural et les ordonnances du
temple. Ce furent des membres des
Douze qui reçurent la responsabilité des
publications de l’Église, ce furent eux
qui dirigèrent l’appel, l’affectation et la
formation des missionnaires, ce furent
eux qui présidèrent les conférences tant
dans le champ de la mission qu’à
Nauvoo, et ce furent eux qui
s’occupèrent des branches au-dehors.

« Chose capitale, Joseph Smith, sentant
qu’il risquait de mourir bientôt, prit grand soin, au cours des sept derniers mois de
sa vie, de préparer soigneusement les Douze. Il se réunit presque tous les jours avec
le collège pour l’instruire et lui donner des responsabilités supplémentaires. Lors
d’une réunion de conseil extraordinaire, fin mars 1844, il dit solennellement aux
Douze qu’il pouvait maintenant les quitter, parce que son œuvre était terminée et
que les fondements étaient posés pour que le royaume de Dieu pût être érigé »
(Histoire de l’Église dans la plénitude des temps, p. 295).

Wilford Woodruff (1807-1898) était membre du Collège des douze apôtres en
1844. Il se souvenait des instructions données par Joseph Smith aux Douze à cette
époque :

« Je suis témoin vivant du témoignage que [Joseph Smith] a rendu aux Douze
apôtres lorsque nous avons tous reçu notre dotation de ses mains. Je me souviens

CHAPITRE 3

29



Avant sa mort, Joseph Smith, le prophète,
prépara les apôtres pour diriger l’Église. Cela
garantissait le fait que l’œuvre du Seigneur
se poursuivrait sous la direction de personnes
détenant l’autorité.

du dernier discours que [Joseph Smith] a prononcé devant nous avant sa mort.
C’était avant notre départ en mission vers l’Est. Il s’est tenu devant nous pendant
trois heures environ. La pièce était remplie comme d’un feu dévorant, son visage
était aussi clair que l’ambre et il était revêtu de la puissance de Dieu. Il nous a
exposé notre devoir. Il nous a exposé la plénitude de cette grande œuvre de Dieu,
et, dans le discours qu’il nous a adressé, il a dit : ‘Sur moi ont été scellés toutes les
clés, tous les pouvoirs et tous les principes de vie et du salut que Dieu a jamais
donnés à quiconque a jamais vécu sur la surface de la terre. Et ces principes, cette
prêtrise et cette autorité appartiennent à cette dernière et grande dispensation que
le Dieu du ciel s’est mis en devoir d’établir sur la terre.’ ‘Maintenant’, dit-il en
s’adressant aux Douze, ‘j’ai scellé sur vous toutes les clés, tous les pouvoirs et tous
les principes que le Seigneur a scellés sur ma tête.’ […]

« Après nous avoir parlé de cette façon, il a dit : ‘Je vous le dis, la charge de ce
royaume repose maintenant sur vos épaules, il vous appartient de le porter au
monde entier’ » (Deseret Weekly, 19 mars 1892, p. 406 ; voir aussi Enseignements des
présidents de l’Église : Wilford Woodruff, 2004, p. xxxiii).

Parley P. Pratt (1807-1857), qui fut
également membre du Collège des
douze apôtres, expliqua qu’à cette
même occasion, Joseph Smith « conféra
les clés du pouvoir de scellement à
[Brigham] Young, président des
Douze. […]

« Cette dernière clé de la prêtrise est la
plus sacrée de toutes et appartient
exclusivement à la Première Présidence
de l’Église » (« Proclamation »,
Millennial Star, mars 1845, p. 151).

Le Collège des douze apôtres détient
toutes les clés, tout le pouvoir et
l’autorité de la prêtrise nécessaires pour
diriger l’Église (voir D&A 107:23-24 ;
112:14-15). Chaque membre du Collège
des douze apôtres reçoit les clés de la
prêtrise au moment de son ordination
en tant qu’apôtre et de son appel au
Collège. Seul le président de l’Église
détient l’autorité d’utiliser toutes les
clés de la prêtrise, mais, comme
Gordon B. Hinckley (1910-2008) l’a expliqué, chaque membre du Collège des
Douze « détient les clés de cette dispensation en réserve. La direction
continue de l’Église est inhérente à cette parcelle divine » (« Il ne sommeille ni
ne dort », L’Étoile, octobre 1983, p. 7).

CHAPITRE 3

30



Des centaines de saints étaient présents
lorsque Brigham Young prit l’apparence de
Joseph Smith. Cette manifestation
démontrait clairement que Brigham Young
détenait les clés de la prêtrise pour diriger
l’Église.

3.3
Le Seigneur confirma aux saints que Brigham Young était le successeur de
Joseph Smith
À la mort de Joseph Smith, le prophète,
il y eut quelques incertitudes quant à la
personne qui devait diriger l’Église.
Sidney Rigdon, membre de la Première
Présidence, figurait parmi celles qui
prétendaient être les successeurs de
Joseph. Le 8 août 1844, le Seigneur
manifesta publiquement aux saints
qu’il avait choisi Brigham Young,
président du Collège des douze
apôtres, pour être le nouveau
prophète de l’Église.

George Q. Cannon (1827-1901), qui
fut plus tard membre de la Première
Présidence, relata cette manifestation
miraculeuse du Seigneur :

« À la suite du martyre du prophète, les
Douze retournèrent rapidement à
Nauvoo et furent informés des
intentions de Sidney Rigdon. Il avait
déclaré que l’Église avait besoin d’un
tuteur et qu’il était ce tuteur. Il avait
décidé du jour où celui-ci serait choisi
et, naturellement, il assistait à la
réunion qui se tenait en plein air. À ce moment-là, le vent soufflait si fort face à
l’estrade que l’on en improvisa une sur un chariot couvert installé à l’arrière de
l’assemblée, que lui, [William] Marks et d’autres occupaient. Il fit une tentative
pour parler mais se trouva très embarrassé. Il avait été l’orateur de l’Église ; mais,
en cette occasion, son talent oratoire lui fit défaut et son discours fut un échec.
Pendant ce temps, le président Young et certains de ses frères arrivèrent et prirent
place sur l’estrade. Entre-temps, le vent avait cessé de souffler. Suite au discours de
Sidney Rigdon, le président Young se leva et s’adressa à l’assemblée, qui se
retourna pour le voir et l’écouter, tournant le dos au chariot occupé par Sidney »
(Deseret News, 21 février 1883, p. 67).

« C’était la première fois que les gens entendaient sa voix [la voix de Brigham]
depuis son départ vers l’est en mission, et l’effet que cela eut sur eux fut tout à fait
extraordinaire. Qui parmi les personnes présentes à cette occasion pourrait oublier
la sensation que cela lui fit ! Si Joseph était ressuscité des morts et s’était mis à leur
parler, tous ceux qui étaient présents à cette réunion n’auraient pas été plus surpris.
C’était la voix de Joseph lui-même et il semblait aux yeux des gens que c’était la
personne même de Joseph qui se tenait devant eux. Nous n’avions jamais entendu
parler d’un événement plus merveilleux et plus miraculeux que celui qui se
produisit ce jour-là en présence de toute l’assemblée. Le Seigneur donna à son
peuple un témoignage qui ne laissait place à aucun doute concernant celui qui

CHAPITRE 3

31



devait être l’homme qu’il avait choisi pour le diriger. Tous virent de leurs yeux
naturels et entendirent de leurs oreilles naturelles, puis les mots prononcés,
accompagnés du pouvoir convaincant de Dieu, leur pénétrèrent le cœur, et ils
furent remplis de l’Esprit et d’une grande joie. Il y avait eu de la tristesse, et dans
certains cœurs probablement du doute et de l’incertitude ; mais il était maintenant
clair aux yeux de tous qu’il était l’homme auquel le Seigneur avait conféré l’autorité
nécessaire pour agir parmi eux à la place de Joseph » (« Joseph Smith, the
Prophet », Juvenile Instructor, 29 octobre 1870, p. 174-175).

Des centaines de membres de l’Église furent témoins du miracle que Zera
Pulsipher (1789-1872), de la présidence des soixante-dix, décrivit à l’occasion de
cette réunion :

« Brigham Young commença à parler et, à ce moment-là, comme beaucoup
d’autres personnes, je tournais le dos à l’estrade. Et quand Brigham parla, c’était
la voix de Joseph et nous nous retournâmes pour voir Brigham parler avec la voix
de Joseph et constater que le manteau de Joseph était sur lui. Tout le monde
l’interpréta de la même façon. Brigham était à la tête des Douze, l’Église se tourna
donc vers lui » (dans Lynne Watkins Jorgensen et le personnel de BYU Studies,
« The Mantle of the Prophet Joseph Passes to Brother Brigham : A Collective
Spiritual Witness », BYU Studies, vol. 36, n° 4 [1996-1997], p. 173).

Drusilla Dorris Hendricks rapporte également son expérience :

« Brigham Young commença à parler. Je me levai d’un bond pour voir si ce n’était
pas frère Joseph parce que j’étais certaine que c’étaient sa voix et ses gestes. Tous
les saints des derniers jours purent facilement voir sur qui la prêtrise était
descendue car Brigham Young détenait les clés » (dans Jorgensen et le
personnel de BYU Studies, « The Mantle of the Prophet Joseph », p. 163).

Nancy Naomi Alexander Tracy écrit :

« Je peux témoigner que le manteau de Joseph tomba sur Brigham ce jour-là, tout
comme celui d’Élie tomba sur Élisée [voir 1 Rois 19:19 ; 2 Rois 2:11-15], car il
semblait que la voix, les gestes et tout étaient ceux de Joseph. Il nous semblait
l’avoir à nouveau parmi nous. Il fut soutenu par la voix du peuple comme
prophète, voyant et révélateur » (dans Jorgensen et le personnel de BYU Studies,
« The Mantle of the Prophet Joseph », p. 177).

CHAPITRE 3

32



Spencer W. Kimball, avec Gordon B. Hinckley
qui le tient par le bras et Ezra Taft Benson qui
lui parle

3.4
Principes importants de succession
Des principes importants de succession
ont été soulignés dans un article de
l’Ensign de 1996 :

« Alors que depuis la mort de Joseph
Smith, le prophète, les procédures et
protocoles précis des différentes
successions dans la présidence varient
légèrement, les principes fondamentaux
restent identiques et sont solidement
ancrés sur la révélation. Quatre
principes et pratiques fondamentaux
furent opérationnels en 1844 et se
retrouvent dans chacune des
successions suivantes.

« 1. Les clés du royaume passent aux Douze. Le premier principe ou étape dans
la succession est la remise des clés du royaume à chaque homme ordonné au saint
apostolat et mis à part en tant que membre du Collège des douze apôtres (voir
D&A 27:12-13. […]

« 2. L’ancienneté : un principe directeur de la présidence. Le facteur qui
détermine qui, parmi les Douze, préside et exercera activement toutes les clés du
royaume à la mort du président de l’Église est celui de l’ancienneté. En 1835,
lorsque le Collège des Douze fut appelé, l’ancienneté était déterminée par l’âge.
Depuis lors, l’ancienneté est déterminée par la date d’ordination dans le Collège
des douze. […]

« 3. À la mort du président, il n’y a plus de Première Présidence au-dessus
des Douze. Conformément aux principes enseignés par Joseph Smith, le prophète,
lorsque le président de l’Église décède, le Collège de la Première Présidence est
automatiquement dissous et les conseillers, s’ils étaient précédemment membres
du Collège des douze apôtres, reprennent leurs places respectives dans ce collège,
selon leur ancienneté. Automatiquement, le doyen des apôtres, en qualité de
président des Douze, en vertu de son ancienneté, devient le ‘Grand Prêtre
président’ de l’Église et, en tant que tel, détient et exerce activement toutes les clés
du royaume et ‘préside l’Église entière’ (voir D&A 107:65-66, 91). ‘Égal en autorité’
à la Première Présidence, ce collège président des Douze apôtres constitue une
présidence de l’Église égale à la Première Présidence lorsque celle-ci est
complètement organisée et opérationnelle (voir D&A 107:23-24). De même, à ce
moment-là, le président des Douze est tout autant le président de l’Église en
fonction et en autorité que lorsqu’il est soutenu en tant que tel dans une nouvelle
Première Présidence. […]

« 4. Réorganisation de la Première Présidence. En qualité d’officier président de
l’Église, le président des Douze a la prérogative de recevoir la révélation concernant
le moment de réorganiser la Première Présidence. Cette décision est prise de
concert avec le Collège des Douze, et avec son soutien unanime. […]

CHAPITRE 3

33



« Le jour où Howard W. Hunter [1907-1995] fut soutenu comme président de
l’Église, il témoigna :

« ‘Chaque homme qui est ordonné apôtre et mis à part comme membre du Collège
des Douze est soutenu comme prophète, voyant et révélateur. La Première
Présidence et le Collège des douze apôtres, appelés et ordonnés pour détenir les
clés de la prêtrise, ont l’autorité et la responsabilité de gouverner l’Église et d’en
administrer les ordonnances, d’enseigner sa doctrine et d’établir et de maintenir ses
pratiques.

Quand un président de l’Église est malade ou n’est pas capable de s’acquitter
pleinement de ses fonctions, ses deux conseillers, qui, avec lui, forment un collège
de la Première Présidence, continuent d’accomplir les tâches de celle-ci. Tous les
programmes, règlements et questions ou points de doctrine sont pris en
considération avec l’aide de la prière en conseil par les conseillers dans la Première
Présidence et le Collège des douze apôtres. Aucune décision ne peut émaner de la
Première Présidence et du Collège des Douze sans l’unanimité totale de tous ceux
qui sont concernés.

En suivant ce modèle inspiré, l’Église continuera à aller de l’avant sans interruption.
Le gouvernement de l’Église et l’exercice des dons prophétiques seront toujours
assurés par ces autorités apostoliques qui détiennent et exercent toutes les clés de
la prêtrise’ [dans Conference Report, octobre 1994, p. 6-7 ; ou L’Étoile, janvier 1995,
p. 8] » (Brent L. Top et Lawrence R. Flake, « ‘The Kingdom of God Will Roll On’ :
Succession in the Presidency », Ensign, août 1996, p. 29, 31-34).

3.5
Le Seigneur a fixé l’ordre de succession dans la présidence de l’Église
Lorsque Harold B. Lee a été soutenu comme président de l’Église à la mort de
Joseph Fielding Smith, Spencer W. Kimball (1895-1985) a fait remarquer le rôle de
Dieu dans la nomination d’un président de l’Église :

« II est rassurant de savoir que le président Lee ne fut pas élu par des comités et des
assemblées avec leurs conflits, leurs critiques, et par le vote d’hommes, mais fut
appelé par Dieu et soutenu ensuite par le peuple. […]

« Le modèle divin ne tolère pas d’erreur, de conflit, d’ambition, de mobiles
égoïstes. Le Seigneur s’est réservé l’appel des dirigeants de son Église »
(« Seigneur, merci pour le prophète », L’Étoile, juillet 1973, p.268).

Peu après être devenu président de l’Église, Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué le processus sacré institué par le Seigneur :

« Suite au décès du président Hunter, la Première Présidence a été dissoute. Frère
Monson et moi, qui étions ses conseillers, avons pris notre place dans le Collège
des Douze, qui est devenu l’autorité présidente de l’Église.

« Il y a trois semaines, tous les apôtres vivants ordonnés se sont réunis dans un
esprit de prière et de jeûne dans la salle haute du temple. Nous avons chanté un
cantique et prié ensemble. Nous avons pris la Sainte-Cène, renouvelant par cette
alliance sacrée et symbolique, nos alliances et nos liens avec notre divin
Rédempteur.

CHAPITRE 3

34



« La présidence a ensuite été réorganisée, conformément à un précédent bien établi
depuis des générations.

« Il n’y a pas eu de campagne, de course à l’élection, ni d’aspiration à cet
office. Cela a été calme, paisible, simple et sacré. Cela s’est fait selon le modèle
que le Seigneur lui-même a mis en place » (« Cette œuvre est celle du Maître »,
L’Étoile, mai 1995, p. 69).

Harold B. Lee (1899-1973) a émis l’idée que les spéculations sur la succession dans
la Présidence n’étaient « pas agréables aux yeux du Seigneur ». Il a dit que « ceux
qui essaient de deviner à l’avance qui va être le prochain président de l’Église se
livrent à un jeu de hasard, comme on pourrait jouer sur un cheval de course, car il
n’y a que le Seigneur qui a le chronomètre » (« Exhortations pour la prêtrise de
Dieu », L’Étoile, janvier 1973, p. 379).

3.6
L’ancienneté dans le Collège des douze apôtres
Le président de l’Église est l’apôtre le plus ancien. L’apôtre suivant, par ordre
d’ancienneté, est le président du Collège des douze apôtres, à moins qu’il ne fasse
partie de la Première Présidence, auquel cas l’apôtre suivant est le président
suppléant du Collège des douze apôtres. L’ancienneté parmi les apôtres est
déterminée non pas par l’âge mais par la date et l’ordre de leur ordination à
l’apostolat. Par exemple, Spencer W. Kimball et Ezra Taft Benson ont tous les deux
été ordonnés apôtres le 7 octobre 1943, Spencer W. Kimball étant ordonné en
premier. De ce fait, le président Kimball est devenu président de l’Église en 1973,
au décès de Harold B. Lee.

Spencer W. Kimball (1895-1985) a expliqué que parce que la succession dans la
Présidence est fondée sur l’ancienneté, seul le Seigneur contrôle l’ordre de
succession :

« Depuis Joseph Smith [jusqu’en 1972], quatre-vingts apôtres ont été ainsi dotés
[des clés de l’autorité] bien que onze seulement aient jamais occupé la place du
président de l’Église, les autres étant décédés entre-temps ; et puisque la mort de
ses serviteurs est entre les mains du Seigneur, il ne permet de venir au premier
plan qu’à celui qui est destiné à prendre ce gouvernement. La vie et la mort
deviennent les facteurs dominants. Chaque nouvel apôtre tour à tour est choisi par
le Seigneur et révélé au prophète vivant de l’époque qui alors l’ordonne »
(« Seigneur, merci pour le prophète », p. 269).

CHAPITRE 3

35



Le Sauveur appelle ses apôtres

À la mort de Gordon B. Hinckley (à droite),
Thomas S. Monson est devenu président de
l’Église.

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
décrit le processus d’ancienneté et de
succession qui débute lorsqu’un
homme est appelé au Collège
des Douze :

« Cette passation de l’autorité, à
laquelle j’ai participé plusieurs fois, est
belle dans sa simplicité. Elle indique
comment le Seigneur fait les choses.
Selon sa procédure, un homme est
choisi par le prophète pour devenir
membre du Conseil des douze apôtres.
Ce dernier n’en fait pas un choix de carrière. Il est appelé, comme le furent les
apôtres de l’époque de Jésus, à qui le Seigneur a dit : ‘Ce n’est pas vous qui m’avez
choisi ; mais moi, je vous ai choisis, et je vous ai établis’ (Jean 15:16) Les années
passent. Il est instruit et formé dans les devoirs de son office. Il voyage sur toute la
terre pour répondre à son appel apostolique. C’est une longue préparation pendant
laquelle il en arrive à connaître les saints des derniers jours où qu’ils soient et ces
derniers en arrivent à le connaître. Le Seigneur met son cœur et sa substance à
l’épreuve. Dans le cours naturel des événements, il y a des postes vacants dans ce
conseil, et de nouvelles nominations ont lieu. C’est selon ce procédé qu’un certain
homme devient le doyen des apôtres. Toutes les clés de la prêtrise sont en lui de
façon latente, ainsi que chez ses associés, les Autorités générales, car elles sont
données à chacun au moment de son ordination. Mais l’autorité pour les utiliser est
restreinte au président de l’Église. À son décès, cette autorité entre en vigueur chez
le doyen des apôtres qui est alors nommé, mis à part et ordonné prophète et
président par ses associés du Conseil des Douze » (« Venez et prenez », L’Étoile,
octobre 1986, p. 44).

Boyd K. Packer (1924-2015), président
du Collège des douze apôtres, a dit que
le fait que le doyen des apôtres devient
le président de l’Église est une chose
certaine :

« Peu après la mort de Gordon B.
Hinckley, les quatorze hommes,
apôtres, qui ont reçu les clés du
royaume, se sont rassemblés dans la
salle haute du temple pour réorganiser
la Première Présidence de l’Église. Il n’y
avait pas de question sur ce qui allait se
faire, il n’y avait pas d’hésitation. Nous
savions que le doyen des apôtres
était le président de l’Église. Lors de cette réunion sacrée, Thomas Spencer
Monson a été soutenu comme président de l’Église par le Collège des douze
apôtres (« Les Douze », Le Liahona, mai 2008, p. 83).

CHAPITRE 3

36



La Première Présidence et le Collège des
douze apôtres (vers 1870), avec un portrait de
Joseph Smith (première rangée, deuxième en
partant de la gauche)

3.7
Direction assurée par le Collège des douze apôtres et moment de la
succession
Spencer W. Kimball (1895-1985) a expliqué la passation de l’autorité au Collège
des douze apôtres à la mort du prophète vivant :

« L’œuvre du Seigneur est sans fin. Même lorsqu’un grand dirigeant meurt, l’Église
ne reste pas un seul instant sans gouvernement grâce à la bienveillante Providence
qui a donné à son royaume la continuité et la perpétuité. […]

« Dès l’instant où la vie quitte un président de l’Église, un groupe d’hommes en
devient le chef composite ; des hommes déjà rendus mûrs par l’expérience et la
formation. Les désignations sont faites depuis longtemps, l’autorité a été donnée,
les clefs remises. […] Le royaume va de l’avant sous la direction de ce conseil déjà
autorisé. Pas de lutte pour le pouvoir, pas de campagne électorale, pas de tournée
de discours. Quel plan divin ! Quelle sagesse de la part de Dieu que de s’organiser
d’une manière aussi parfaite au-delà de la faiblesse d’êtres humains fragiles et
avides » (dans Conference Report, avril 1970, p. 118 ; ou Improvement Era, juin
1970, p. 92).

« En qualité d’officier président de
l’Église, le président des Douze a la
prérogative de recevoir la révélation
concernant le moment de
réorganiser la Première Présidence.
Cette décision est prise de concert avec
le Collège des Douze et avec son
soutien unanime » (Top and Flake,
« The Kingdom of God », p. 33). À la
mort de Joseph Smith, le prophète, le
Collège des douze apôtres a dirigé
l’Église pendant trois ans et demi avant
la réorganisation de la Première
Présidence. Il l’a dirigée pendant un
peu plus de trois ans après le décès de
Brigham Young et pendant près de deux
ans après celui de John Taylor. Plus
récemment, le Collège des douze
apôtres ne dirige l’Église que pendant
quelques jours avant la réorganisation
de la Première Présidence et la mise à
part d’un nouveau président.

Le 18 septembre 1898, George Q.
Cannon (1827-1901), de la Première
Présidence, a parlé de l’organisation de
la Première Présidence suite au décès
de Wilford Woodruff le 2 septembre :

« Le 13 septembre, lors d’une réunion des Apôtres, alors qu’ils discutaient de la
nécessité de nommer un administrateur pour l’Église, celle d’organiser également

CHAPITRE 3

37



la Première Présidence apparut clairement aux frères et, l’un après l’autre, les
Douze s’exprimèrent en faveur de l’exécution immédiate de cette résolution. Après
avoir entendu leur opinion, le président Snow se leva et déclara aux frères que,
depuis le décès du président Woodruff, il s’était senti poussé à se présenter devant
le Seigneur dans le temple, revêtu des vêtements de la prêtrise, et que le Seigneur
lui avait révélé que la Première Présidence devait être organisée, et lui avait
également révélé qui devaient être ses conseillers. Cependant, il ne dévoila la chose
qu’une fois que les Apôtres se furent exprimés sur le sujet. Cette déclaration du
président Snow leur confirma que l’Esprit de Dieu avait inspiré leurs commentaires
et approuvé la tâche qu’ils se proposaient d’accomplir, et fut l’objet de grandes
réjouissances. Pour ma part, je fus très surpris que les dispositions soient prises à ce
moment-là, bien qu’y étant favorable de tout cœur et ayant toujours estimé que la
Première Présidence devait être organisée le plus rapidement possible ou dès que le
Seigneur l’inspirerait » (Deseret News, 8 octobre 1898, p. 514).

3.8
Réorganisation de la Première Présidence
En 1974, N. Eldon Tanner (1898-1982), de la Première Présidence, décrivit la
passation d’autorité et la procédure selon laquelle un nouveau président de l’Église
est soutenu par le Collège des douze apôtres et la Première Présidence est
réorganisée, en racontant les événements qui précédèrent et suivirent le décès de
Harold B. Lee :

« Il est significatif de noter ce qui s’est produit au moment du décès du président
Lee. Le président Romney avait été appelé à l’hôpital et tandis qu’ils parlaient, le
président Lee, se rendant compte qu’il pourrait être inapte au travail pendant un
certain temps, dit au président Romney : ‘Le président Tanner est parti ! Je tiens à
ce que vous preniez les choses en main et poursuiviez les affaires de l’Église.’ Le
président Kimball, qui entra plus tard, proposa ses services au président Romney.
Mais dès l’annonce du décès du président Lee, le président Romney se tourna vers
le président Kimball et dit : ‘En tant que président du collège des Douze c’est vous
maintenant le responsable. Je suis à votre disposition et je suis prêt à faire tout ce
que je peux pour vous aider.’

Ceci était entièrement conforme à l’ordre de l’Église et est un grand exemple de la
façon dont l’Église n’est jamais laissée sans président et avec quelle aisance elle
passe de l’un à l’autre. Immédiatement le président Kimball, en tant que président
des Douze, devint l’autorité présidente de l’Église.

J’aimerais décrire la procédure suivie au moment de sa nomination et de son
ordination comme président de l’Église. […]

« […] Quatre jours après la mort du président Lee, le président Kimball, président
des Douze, convoqua les membres des Douze dans la salle haute du temple afin de
discuter de la réorganisation de la Première Présidence et de prendre les
dispositions requises. Ceux qui avaient été conseillers du président, c’est-à-dire le
président Romney et moi-même, reprirent leurs places respectives dans le Collège
des Douze.

« Le président Kimball, après avoir exprimé sa grande douleur pour le décès du
président Lee et son sentiment d’incapacité personnelle, invita les membres des

CHAPITRE 3

38



Douze à parler individuellement, par ordre d’ancienneté, sur la façon dont ils
voyaient la réorganisation de la présidence de l’Église.

Chaque membre des Douze parla tour à tour, disant qu’il estimait que le moment
était venu de réorganiser la Première Présidence et que le président Spencer W.
Kimball était celui que le Seigneur voulait voir présider maintenant. Le doux Esprit
du Seigneur était présent en riche abondance et il y avait une unité et une entente
totales dans l’esprit et les paroles des frères. Le seul but, le seul désir était de faire la
volonté du Seigneur et personne ne doutait de ce que la volonté du Seigneur eût
été exprimée.

« Frère Ezra Taft Benson proposa alors officiellement que la Première Présidence de
l’Église fût réorganisée et que Spencer W. Kimball fût soutenu, ordonné et mis à
part comme président, prophète, voyant et révélateur et administrateur de l’Église.
Cette motion fut soutenue et unanimement approuvée.

En toute humilité le président Kimball s’avança et fit son discours d’acceptation,
priant pour que l’Esprit et les bénédictions du Seigneur l’accompagnassent, afin
qu’il fût rendu capable d’exécuter la volonté du Seigneur. Il dit qu’il avait toujours
prié pour que le président Lee eût la santé, la force et la vigueur et pour que les
bénédictions du Seigneur l’accompagnassent pendant qu’il était président de
l’Église. Il souligna le fait qu’il avait sincèrement prié avec sa chère épouse, Camilla,
pour que ce poste ne lui échût jamais et qu’il était certain que le président Lee
l’enterrerait. […]

« Il choisit et désigna ensuite comme premier conseiller N. Eldon Tanner et comme
deuxième conseiller Marion G. Romney, et chacun d’eux parla en toute humilité et
s’engagea à soutenir le président Kimball comme président de l’Église et à remplir
son office au mieux de ses capacités et pria pour que les bénédictions du Seigneur
l’accompagnassent.

« Après cela, le président Benson fut soutenu comme président du conseil des
Douze. Le président Kimball prit alors sa place au milieu de la pièce, et comme
tous les frères présents mettaient les mains sur sa tête, nous sentîmes que l’Esprit
du Seigneur était vraiment avec nous, et ce doux Esprit nous remplit le cœur. Alors,
le président Benson étant le porte-parole dans une belle prière et une belle
bénédiction, le président Spencer Woolley Kimball fut ordonné et mis à part
comme prophète, voyant et révélateur et président de l’Église de Jésus-Christ des
Saints des Derniers Jours » (« Élus du Seigneur », L’Étoile, septembre 1974,
p. 388-389).

CHAPITRE 3

39



3.9
Qu’est-ce qu’une assemblée solennelle ?

Soutien durant une assemblée solennelle de l’Église

Bien que Thomas S. Monson soit devenu président de l’Église le 3 février 2008, à la
mort du président Hinckley, c’est au cours de la session du samedi matin de la
conférence générale d’avril 2008, nommée assemblée solennelle, que les membres
de l’Église, par collèges et groupes dans le monde entier, l’ont soutenu comme
prophète, voyant, révélateur et président de l’Église de Jésus-Christ des Saints des
Derniers Jours (voir « Soutien des officiers de l’Église », Le Liahona, mai 2008,
p. 4-6).

Au cours d’une assemblée solennelle précédente, David B. Haight (1906-2004), du
Collège des douze apôtres, a parlé de la nature d’une assemblée solennelle et du
caractère sacré d’un rassemblement aussi historique :

« Nous sommes aujourd’hui les participants et les témoins d’une cérémonie très
sacrée : une assemblée solennelle pour traiter de choses célestes. Comme dans le
passé, les saints du monde entier ont jeûné et prié longuement pour recevoir un
déversement de l’Esprit du Seigneur, qui est tellement perceptible ce matin.

« Une assemblée solennelle, comme son nom l’implique, signifie une cérémonie
sacrée, sobre et recueillie au cours de laquelle les saints se réunissent sous la
direction de la Première Présidence. Les assemblées solennelles ont trois buts :
la consécration de temples, les instructions particulières données aux dirigeants de
la prêtrise et le soutien d’un nouveau président de l’Église. Cette session de la
conférence est une assemblée solennelle dont le but est de soutenir le nouveau
président et les autres dirigeants de l’Église.

CHAPITRE 3

40



« Les assemblées solennelles se déroulent selon un modèle qui les distingue de
toutes les autres réunions générales dans lesquelles nous soutenons les dirigeants
de l’Église. Selon ce modèle établi par Joseph Smith, le prophète, les collèges de la
prêtrise, en commençant par la Première Présidence, se lèvent pour manifester en
levant la main leur volonté de soutenir le président de l’Église comme prophète,
voyant et révélateur et de le soutenir par leur confiance, leur foi et leurs prières. Les
collèges de la prêtrise de l’Église le manifestent par leur vote. Puis l’ensemble des
saints se lèvent pour indiquer leur volonté de faire de même. Les autres dirigeants
de l’Église sont également soutenus dans leurs offices et leurs appels.

« Quand nous soutenons le président de l’Église en levant la main, non seulement
nous déclarons reconnaître devant Dieu qu’il est le détenteur légitime de toutes les
clés de la prêtrise ; mais cela signifie également que nous nous engageons envers
Dieu à obéir à toutes les directives et tous les conseils qui nous parviendront par
l’intermédiaire de son prophète. C’est une alliance solennelle.

« Le jour où l’Église fut organisée, le Seigneur donna le commandement suivant :

« ‘Car vous recevrez sa parole [celle du président de l’Église], en toute patience et
avec une foi absolue, comme si elle sortait de ma propre bouche.

« ‘Car, si vous faites ces choses, les portes de l’enfer ne prévaudront pas contre
vous, oui, et le Seigneur Dieu dispersera les pouvoirs des ténèbres devant vous et
ébranlera les cieux pour votre bien et pour la gloire de son nom.

« ‘Car ainsi dit le Seigneur Dieu : C’est lui que j’ai inspiré à faire avancer la cause de
Sion avec une grande puissance pour le bien’ (D&A 21:5-7).

« La première assemblée solennelle fut tenue dans le temple de Kirtland le 27 mars
1836. Après la procédure de vote que j’ai décrite, Joseph Smith, le prophète, écrivit :
‘Je prophétisai à tous ceux qui avaient soutenu ces hommes dans leurs divers postes
que le Seigneur les bénirait au nom de Jésus-Christ et que les bénédictions du ciel
descendraient sur eux’ (History of the Church, 2:418).

« Aujourd’hui, en exerçant le principe du consentement commun, nous avons
exprimé notre volonté. À quel point cet honneur et cette responsabilité sont-ils
sacrés ? Ils sont tellement sacrés que dans la grande révélation sur la prêtrise le
Seigneur a dit que ces choses doivent être portées ‘devant une assemblée générale
des divers collèges, constituant les autorités spirituelles de l’Église’ (D&A 107:32) »
(« Les assemblées solennelles », L’Étoile, janvier 1995, p. 16-17 ; italiques ajoutés).

CHAPITRE 3

41



L’un des droits liés à notre appartenance à
l’Église est la possibilité de soutenir les
personnes appelées à la présider.

3.10
Comment nous soutenons le président de l’Église
Au terme de l’assemblée solennelle au
cours de laquelle Thomas S. Monson a
été soutenu comme seizième président
de l’Église, Henry B. Eyring, de la
Première Présidence, a parlé de la
grande bénédiction que nous avons et
de la promesse que nous faisons
lorsque nous levons la main pour
soutenir nos dirigeants :

« Le peuple de Dieu n’a pas toujours
été digne de l’expérience merveilleuse
que nous avons vécue aujourd’hui.
Après l’ascension du Christ, les apôtres
ont continué à exercer les clés qu’il leur
avait laissées. Mais à cause de la désobéissance et de la perte de foi des membres,
les apôtres sont morts sans que les clés soient transmises à des successeurs. Nous
appelons cet épisode tragique ‘l’Apostasie’. Si les membres de l’Église de l’époque
avaient eu l’occasion et la volonté d’exercer la foi comme vous aujourd’hui, le
Seigneur n’aurait pas retiré les clés de la prêtrise de la terre. Aujourd’hui est donc
un jour qui a une importance historique et éternelle dans l’histoire du monde et
pour les enfants de notre Père céleste.

« Notre obligation est de rester dignes de la foi nécessaire pour nous acquitter de
notre promesse de soutenir ceux qui ont été appelés. […] Pour soutenir ceux qui
ont été appelés aujourd’hui, nous devons faire notre examen de conscience,
nous repentir si nécessaire, nous engager à respecter les commandements du
Seigneur et suivre ses serviteurs. Le Seigneur nous avertit que, si nous ne faisons
pas cela, le Saint-Esprit sera retiré, nous perdrons la lumière que nous avons reçue
et nous ne pourrons pas tenir l’engagement que nous avons pris aujourd’hui de
soutenir les serviteurs du Seigneur dans sa véritable Église » (« L’Église vraie et
vivante », Le Liahona, mai 2008, p. 21).

Points sur lesquels méditer

Idées de tâches

• En quoi cela peut-il fortifier notre confiance dans le président de l’Église de comprendre le processus divinement inspiré de
succession dans la Présidence ?

• Comment la remise des clés de la prêtrise au moment de l’ordination d’un nouvel apôtre lance-t-elle le processus de succession ?

• Quelles bénédictions recevons-nous quand nous soutenons le doyen des apôtres comme prophète et président de l’Église ?

• À l’aide de ce chapitre, citez les étapes que le Seigneur a fixées pour le choix d’un nouveau président de l’Église. Comment ce
processus démarre-t-il avec le choix d’un nouvel apôtre ?

• Notez votre réponse aux questions suivantes : Qu’est-ce qui est attendu de nous lorsque nous soutenons un nouveau président de
l’Église ? Comment cela pourrait-il s’appliquer lorsque nous soutenons un évêque ou un autre dirigeant de l’Église ?

CHAPITRE 3

42



• Expliquez brièvement à un ami ou à un membre de votre famille comment le processus inspiré de Dieu pour la succession dans la
Présidence élimine l’ambition, les erreurs et les conflits.

• Comment la compréhension du principe de l’ancienneté dans le Collège des douze apôtres peut-elle affermir votre confiance que
les dirigeants de l’Église sont entre les mains du Seigneur et qu’il connaît et prépare chaque membre des Douze ? Notez vos
sentiments.

CHAPITRE 3

43



Établie en mars 1833, la Première Présidence
originelle de l’Église de Jésus-Christ des
Saints des Derniers jours comprenait Joseph
Smith, président (au centre) ; Sidney Rigdon,
premier conseiller (à gauche) ; et Frederick G.
Williams, deuxième conseiller (à droite).

CHAPITRE 4

Le Collège de la Première
Présidence

Introduction
Le 18 mars 1833, la Première Présidence fut officiellement
organisée avec le prophète Joseph Smith, président, et Sidney
Rigdon et Frederick G. Williams, conseillers (voir History of
the Church, 1:334 ; voir aussi D&A 81:90, y compris les
chapeaux de sections). Des révélations ultérieures fournirent
de plus amples renseignements concernant la Première
Présidence, qui forme aujourd’hui le collège de la prêtrise le
plus élevé, avec « le droit d’officier dans tous les offices de
l’Église » (D&A 107:9 ; voir aussi D&A 124:126).

Le Collège de la Première Présidence est composé du
président et, généralement mais pas toujours, de deux
conseillers. Les conseillers sont le plus souvent, mais pas

toujours, choisis parmi les membres du Collège des douze
apôtres. Ces « trois grands prêtres présidents […] forment le
collège de la présidence de l’Église » (D&A 107:22). La
responsabilité de diriger le royaume de Dieu sur terre repose
sur eux (voir D&A 90:12-16). Le Seigneur souligne
l’importance de la Première Présidence quand il déclare :
« Quiconque me reçoit, reçoit ceux que j’ai envoyés, la
Première Présidence, que je t’ai donnée comme conseillère à
cause de mon nom » (D&A 112:20).

Ce chapitre vous permettra de mieux comprendre comment
la Première Présidence gouverne et dirige l’œuvre du
Seigneur sur la terre.

Commentaire
4.1
Un précurseur de la Première Présidence dans l’Église du Nouveau
Testament
Joseph Fielding Smith (1876-1972) a
enseigné qu’on trouve le précurseur de
notre Collège de la Première Présidence
actuel dans l’organisation de l’Église de
Jésus-Christ du Nouveau Testament :

« Pierre, Jacques et Jean étaient
‘séparés’ des autres apôtres et
détenaient une autorité spéciale. Ils
sont les précurseurs du Collège de la
Première Présidence de notre époque.
D’après ce qui est écrit, il est
parfaitement clair que ces trois apôtres
formaient une telle présidence. […]
Pour les saints des derniers jours, il est tout à fait évident que ces trois personnes
constituaient une présidence étant donné que tous les trois apparurent à Joseph
Smith, le prophète, et à Oliver Cowdery, et leur conférèrent la Prêtrise de
Melchisédek » (voir Seek Ye Earnestly, 1970, p.207-208).

44



4.2
Création de la Première Présidence
Le tableau suivant montre certains des événements relatifs à la création de la
Première Présidence :

Date Événement

6 avril
1830

L’Église est organisée avec Joseph Smith « appelé par Dieu et ordonné apôtre de
Jésus-Christ, pour être le premier ancien de l’Église » ; Oliver Cowdery est « aussi
appelé par Dieu comme apôtre de Jésus-Christ, pour être le deuxième ancien de
l’Église » (D&A 20:2-3).

11
novembre
1831

Joseph Smith, le prophète, reçoit la révélation rapportée dans Doctrine et
Alliances 107:59-100 ; les versets 64 à 66 parlent du « président de la Haute Prêtrise de
l’Église » (voir Robin Scott Jensen, Robert J. Woodford et Steven C. Harper, éds.,
Revelations and Translations : Manuscript Revelation Books, facsimile éd., vol. 1 de la
série Revelations and Translations des Écrits de Joseph Smith, édités par Dean C. Jessee,
Ronald K. Esplin et Richard Lyman Bushman, 2009, p. 216-219).

25 janvier
1832

« Joseph Smith [est] soutenu et ordonné comme président de la Haute Prêtrise » à
l’occasion d’une conférence des anciens, des grands prêtres et des membres de l’Église
à Amherst, en Ohio (chapeau de la section 75 ; voir aussi le chapeau de la section 82 ;
History of the Church, 1:243, note de bas de page).

Mars
1832

Joseph Smith, le prophète, reçoit une révélation sur le rôle futur de la Première
Présidence (voir D&A 81:1-2). « La révélation […] doit être considérée comme un pas
en avant dans l’organisation officielle de la Première Présidence, car elle prévoit
spécifiquement la fonction de conseiller au sein de ce conseil et explique la dignité de
cet office » (chapeau de la section 81).

26 avril
1832

Au cours d’un « conseil général de l’Église » dans le comté de Jackson, Missouri,
« Joseph Smith, le prophète, fut soutenu comme président de la Haute Prêtrise, office
auquel il avait été ordonné précédemment » (chapeau de la section 82).

8 mars
1833

Joseph Smith, reçoit la révélation qui se trouve dans Doctrine et Alliances 90, « une
nouvelle étape dans la création de la Première Présidence » (chapeau de section). Dans
cette révélation, le Seigneur précise que Sidney Rigdon et Frederick G. Williams doivent
occuper les postes de conseillers dans la Première Présidence (voir le verset 6).

18 mars
1833

Sidney Rigdon et Frederick G. Williams sont mis à part comme conseillers dans la
Première Présidence. Joseph Smith, le prophète, rapporte : « Frère Rigdon exprima le
désir d’être ordonné ainsi que Frederick G. Williams aux offices auxquels ils avaient été
appelés […] conformément à la révélation donnée le 8 mars 1833. J’imposai donc les
mains à frères Sidney et Frederick et les ordonnai à détenir avec moi les clés de ce
dernier royaume et à participer à la Présidence de la Haute Prêtrise, au titre de
conseillers » (dans History of the Church, 1:334).

28 mars
1835

Joseph Smith, le prophète, reçut la révélation qui se trouve dans Doctrine et Alliances
107:1-58, précisant le rôle de la Première Présidence en tant que collège président de
l’Église : « Trois grands prêtres présidents de la Prêtrise de Melchisédek, choisis par le
corps, désignés et ordonnés à cet office, et soutenus par la confiance, la foi et la prière
de l’Église, forment le collège de la présidence de l’Église » (D&A 107:22).

4.3
L’autorité de la Première Présidence
Les membres de la Première Présidence sont les grands prêtres présidents sur
l’ensemble de l’Église. En tant que telle, la Première Présidence est, sur terre,

CHAPITRE 4

45



l’autorité suprême dans tous les domaines. Le Seigneur a indiqué l’étendue de son
autorité lorsqu’il a déclaré :

« Et de plus, en vérité, je vous dis que si, dans les affaires les plus importantes de
l’Église et les cas les plus difficiles, la décision de l’évêque ou des juges ne donne
pas satisfaction, l’affaire sera transmise et portée devant le conseil de l’Église,
devant la Présidence de la Haute Prêtrise.

« Et la Présidence du conseil de la Haute Prêtrise aura le pouvoir de convoquer
d’autres grands prêtres, oui, douze, pour l’aider en qualité de conseillers ; et ainsi la
Présidence de la Haute Prêtrise et ses conseillers auront le pouvoir de décider selon
les témoignages, conformément aux lois de l’Église.

« Et après cette décision, l’affaire ne sera plus tenue en mémoire devant le Seigneur,
car c’est là le plus haut conseil de l’Église de Dieu, et ses décisions dans les
controverses sur les questions spirituelles sont sans appel » (D&A 107:78-80).

Stephen L. Richards (1879-1959)° de la Première Présidence a expliqué que la
Première Présidence a l’autorité pour interpréter la doctrine :

« Qui, dans l’Église, est en droit d’interpréter la doctrine […] ? Après mûre
réflexion, je suis certain qu’il n’existe pas une grande différence d’opinion sur cette
question parmi les membres. Il est tellement bien établi par les révélations reçues et
les usages de l’Église que le président et ses conseillers sont investis de cette
autorité, que je ne peux pas croire qu’un membre puisse sérieusement la remettre
en question. Selon le langage de la révélation ils (la Présidence) forment ‘un collège
[…] pour recevoir les oracles pour l’Église entière’ [D&A 124:126]. Pour ce qui
concerne l’interprétation des lois de Dieu ici-bas, ils constituent la cour
suprême.

« Dans l’exercice de leurs fonctions et des pouvoirs qui leurs sont conférés, ils sont
soumis à une constitution, dont une partie est écrite et l’autre ne l’est pas. La partie
écrite est constituée des Écritures authentifiées, anciennes et modernes, et des
déclarations enregistrées des prophètes vivants. La partie qui n’est pas écrite, c’est
l’esprit de révélation et l’inspiration divine inhérents à leur appel » (dans
Conference Report, octobre 1938, p. 115-116).

CHAPITRE 4

46



Joseph F. Smith (au centre) et ses conseillers,
John R. Winder (à gauche) et Anthon H. Lund
(à droite)

4.4
Le rôle prépondérant du président de l’Église
Le 8 mars 1833, le Seigneur informa
Joseph Smith, le prophète, que les
conseillers dans la Première Présidence
sont « égaux à toi [le président] dans la
possession des clefs de ce dernier
royaume » (D&A 90:6). Cependant, le
président de l’Église préside ce collège
de prêtrise et supervise le travail de ses
conseillers.

John A. Widtsoe (1872-1952) du
collège des Douze apôtres a expliqué
que le président de l’Église supervise le
travail de la Première Présidence :

« Deux conseillers furent donnés à Joseph Smith, les trois constituant la Première
Présidence de l’Église. (18 mars 1833.) Cela précédait une révélation du 8 mars
1833 spécifiant que « les oracles seront donnés par ton intermédiaire [Joseph
Smith] à un autre, oui, à l’Église’ [D&A 90:4]. La prépondérance du président de
l’Église fut maintenue. La question de savoir si les conseillers détenaient le même
pouvoir que le président fut bientôt débattue parmi le peuple. Que pouvaient faire
les conseillers sans affectation directe du président ? Ces questions furent résolues
lors d’une réunion le 16 janvier 1836. À cette occasion, le prophète dit : ‘Les Douze
ne sont soumis à personne d’autre si ce n’est la Première Présidence, […] et si je ne
suis pas là, il n’y a pas de Première Présidence au-dessus des Douze’ (dans History of the
Church, 2:374 ; italiques ajoutés). Autrement dit, sans président, les conseillers
n’ont aucune autorité. Les conseillers n’ont pas le pouvoir du président et ne
peuvent pas intervenir dans les affaires de l’Église sans les directives et le
consentement du président » (Joseph Smith : Seeker after Truth, Prophet of God,
1951, p. 303).

CHAPITRE 4

47



Thomas S. Monson (assis) et ses conseillers,
Henry B. Eyring (à gauche) et Dieter F.
Uchtdorf (à droite), 2008

4.5
La Première Présidence préside sur l’ensemble de l’Église
Joseph Fielding Smith (1876-1972)
souligne la fonction de gouvernement
de la Première Présidence :

« Nous avons, dans l’Église de
Jésus-Christ d’aujourd’hui, le collège de
la Première Présidence, séparé du
conseil des apôtres. C’est sous la
direction de la Première Présidence
que les apôtres agissent dans tous les
domaines de la prêtrise et dans
l’Église » (Doctrines du salut, comp.
Bruce R. McConkie, 1956, 3:140).

En tant que « plus haut conseil de
l’Église de Dieu » (D&A 107:80), la
Première Présidence dirige l’Église avec
des prises de position inspirées dans
tous les domaines, spirituels et
temporels. Joseph Fielding Smith
(1876-1972) a enseigné :

« Par révélation le président de l’Église a été pourvu de conseillers [voir D&A
107:78-80]. […]

« Le pouvoir suprême de gouverner l’Église est conféré au président avec ses
conseillers. La Première Présidence préside tous les conseils, tous les collèges et
toutes les organisations de l’Église, avec le pouvoir suprême d’affecter et de
nommer [voir D&A 107:9]. La Première Présidence peut déléguer ces pouvoirs
d’affecter, de nommer et de présider aux personnes qu’elle aura choisies et que le
peuple aura soutenues pour représenter la présidence dans le gouvernement de
l’Église.

« Les membres de la Première Présidence sont les oracles vivants de Dieu, les juges
et les interprètes suprêmes de la loi de l’Église. Ils supervisent l’œuvre de l’Église
tout entière dans toutes les questions de règlement, d’organisation et
d’administration. Aucun aspect de l’activité de l’Église n’échappe à leur autorité »
(« The First Presidency and the Council of the Twelve », Improvement Era, novembre
1966, p. 978).

James E. Faust (1920-2007), de la Première Présidence, a dit :

« La Première Présidence a la responsabilité suprême des affaires du royaume de
Dieu sur la terre. Le Seigneur a dit d’elle :

« ‘Trois grands prêtres présidents de la Prêtrise de Melchisédek, choisis par le corps,
désignés et ordonnés à cet office, et soutenus par la confiance, la foi et la prière de
l’Église, forment le collège de la présidence de l’Église. […]

« ‘Et la Présidence du conseil de la Haute Prêtrise aura le pouvoir de convoquer
d’autres grands prêtres, oui, douze, pour l’aider en qualité de conseillers ; et ainsi la

CHAPITRE 4

48



Présidence de la Haute Prêtrise et ses conseillers auront le pouvoir de décider selon
les témoignages, conformément aux lois de l’Église’ [D&A 107:22, 79] » (« Les
responsabilités des bergers », L’Étoile, juillet 1995, p. 56).

4.6
L’importance des conseillers dans la Première Présidence

Gordon B. Hinckley (président au centre) et ses conseillers, Thomas S. Monson (à gauche) et
James E. Faust (à droite), 2005

William R. Walker, des soixante-dix, a enseigné que la Première Présidence est le
modèle que les autres présidences dans l’Église doivent suivre :

« Nous tous qui faisons partie d’une présidence quelque part dans l’Église, nous
devons prendre la Première Présidence comme modèle et exemple à suivre
pour nous acquitter de notre intendance. Nous devons nous efforcer d’être comme
elle et d’œuvrer ensemble dans l’amour et l’entente comme elle.

« Gordon B. Hinckley a souvent parlé de l’importance des conseillers. Il a dit : ‘Si le
Seigneur a mis [des conseillers] ici, c’est qu’il avait une raison’ (Teachings of
Gordon B. Hinckley, 1997, p. 94).

« Le président Hinckley nous a de plus enseigné : ‘Tous les matins, sauf le lundi, la
Première Présidence se réunit (lorsque nous sommes en ville). Je demande à frère
Faust de présenter ses affaires et nous en discutons et prenons une décision. Puis je
demande à frère Monson de présenter ses affaires et nous en discutons et prenons
une décision. Puis je présente les points que je désire présenter et nous en
discutons et prenons une décision. Nous travaillons ensemble. On ne peut pas
diriger seul dans une présidence. Les conseillers sont une chose merveilleuse. Ils

CHAPITRE 4

49



Spencer W. Kimball et Marion G. Romney
étant malades, Gordon B. Hinckley était
parfois assis seul à la conférence générale.

vous évitent de faire des erreurs, ils vous aident à faire ce qui est bien’ (Teachings of
Gordon B. Hinckley, p. 95 ; voir aussi « Le salut est dans [les] conseillers », L’Étoile,
janvier 1991, 46, 51-52).

« Un conseiller de Joseph F. Smith a un jour décrit comment la Première Présidence
délibérait : ‘Lorsqu’un cas était soumis (au président de l’Église), ses conseillers et
lui en discutaient et l’étudiaient soigneusement jusqu’à ce qu’ils arrivent à la même
conclusion’ (Anthon H. Lund, dans Conference Report, juin 1919, p. 19; italiques
ajoutés).

« Il devrait en être ainsi dans les présidences.

« Les révélations nous enseignent que nous devons prendre nos décisions dans les
collèges et les présidences ‘en toute justice, en sainteté, avec humilité de cœur,
douceur et longanimité, avec foi, vertu, connaissance, tempérance, patience,
divinité, amour fraternel et charité’ (D&A 107:30).

« Le Seigneur nous a donné le modèle » (« Trois grands prêtres présidents », Le
Liahona, mai 2008, p. 39 ; italiques ajoutés).

4.7
Les conseillers poursuivent l’œuvre de la Première Présidence si le président
est malade
Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué comment l’œuvre de la
Première Présidence se poursuit même
lorsque le président de l’Église est
malade ou dans l’incapacité de
s’acquitter de ses devoirs :

« Quand le président est malade ou
n’est pas en mesure d’effectuer sa tâche
totalement dans tous les devoirs de son
office, ses deux conseillers fonctionnent
ensemble comme un collège de la
Première Présidence. Ils s’occupent
du travail quotidien de la Présidence.
Dans des circonstances exceptionnelles,
quand un seul est en mesure d’effectuer ce qui est à faire, il peut agir avec l’autorité
de l’office de la Présidence comme cela est établi dans les Doctrine et Alliances à la
section 102, aux versets 10 et 11 » (« Dieu est à la barre », L’Étoile, juillet
1994, p. 61).

Trois ans et demi plus tôt, Gordon B. Hinckley a raconté son expérience
personnelle de conseiller de deux présidents de l’Église qui étaient longtemps
malades :

« Pendant la maladie du président Kimball, la santé du président Tanner s’est
dégradée et il est mort. Le président Romney a été appelé comme premier
conseiller, et j’ai été appelé comme deuxième conseiller du président Kimball.
Ensuite, le président Romney est tombé malade, me laissant ainsi un fardeau de
responsabilité presque écrasant. J’ai souvent discuté avec mes frères des Douze, et

CHAPITRE 4

50



Les bureaux des membres de la Première
Présidence sont situés dans le bâtiment
administratif de l’Église à Salt Lake City,
en Utah.

je ne leur exprimerai jamais assez ma reconnaissance pour leur compréhension et
pour la sagesse de leur jugement. Là où il y avait des règles bien établies, nous
avons agi. Mais nous n’avons annoncé ou appliqué aucune règle nouvelle, et
aucune modalité importante n’a été changée sans consulter le président Kimball,
sans lui présenter le sujet, ni sans recevoir son consentement et son approbation
complets.

« Dans ces conditions, quand j’allais le voir, j’emmenais toujours un secrétaire avec
moi pour qu’il consigne en détail notre conversation. Je peux vous assurer, mes
frères bien-aimés, que je n’ai jamais pris sciemment le pas sur mon supérieur
hiérarchique et que je n’ai jamais eu le désir de prendre le pas sur lui dans les règles
ou les instructions de l’Église. Je savais qu’il était le prophète choisi à cette époque
par le Seigneur. Même si j’avais aussi été soutenu comme prophète, voyant et
révélateur, avec mes frères des Douze, je savais malgré tout qu’aucun de nous
n’était le président de l’Église. Je savais que le Seigneur avait ses raisons de
prolonger la vie du président Kimball, et j’avais une foi totale que ce sursis avait
une raison, dans la sagesse de celui qui est plus sage qu’aucun homme.

« En novembre 1985, le président Kimball est décédé et Ezra Taft Benson, alors
président du Conseil des Douze, a été soutenu à l’unanimité comme président de
l’Église, comme prophète, voyant et révélateur. Il a choisi ses conseillers, et je vous
assure que nous avons bien travaillé ensemble et en harmonie et que cela a été une
expérience extrêmement enrichissante.

« Le président Benson a maintenant quatre-vingt-onze ans et n’a plus la force et la
vitalité qu’il avait jadis en abondance. Frère Monson et moi, ses conseillers, nous
faisons comme il a été fait auparavant : nous faisons avancer l’œuvre de l’Église
tout en veillant bien à ne pas prendre le pas sur le président, ni nous départir de
quelque manière que ce soit de règles établies depuis longtemps sans qu’il en ait
connaissance ni sans son approbation complète » (« Le salut est dans [les]
conseillers », L’Étoile, janvier 1991, p. 51-52).

4.8
Un exemple des activités courantes de la Première Présidence
En 1979, N. Eldon Tanner (1898-1982),
qui a été conseiller de quatre présidents
de l’Église, a donné une description
détaillée des activités courantes de la
Première Présidence à cette époque.
Bien que les agendas puissent varier
avec chaque administration et que
certains détails ne soient plus
d’actualité, sa description donne une
bonne idée des nombreuses
responsabilités de la Première
Présidence :

« Tout ce qui relève de
l’administration de l’Église tombe

CHAPITRE 4

51



sous la direction de la Première Présidence, et les affaires sont généralement
divisées en trois catégories :

« Premièrement, celles qui sont directement administrées par la Première
Présidence ; deuxièmement, les affaires ecclésiastiques administrées par les Douze
sous la direction de la Première Présidence ; et troisièmement, les affaires
temporelles administrées par l’Épiscopat président comme cela lui est confié par la
Première Présidence.

« Laissez-moi citer certaines des choses administrées directement par la Première
Présidence : les conférences interrégionales ; les assemblées solennelles ; les
départements du budget, éducatif, historique et du personnel ; les temples ; les
apurements ; le Conseil de coordination et les services d’entraide. […]

« […] Dans des réunions qui sont prévues régulièrement, la Première Présidence se
réunit tous les mardis, mercredis, jeudis et vendredis à 8 heures avec un secrétaire
qui fait un compte rendu complet de tout ce qui se passe. Ces discussions
comprennent la correspondance qui a été adressée à la Première Présidence, elle
contient presque tout depuis des questions sur les oreilles percées jusqu’aux appels
à des demandes d’excommunication par les présidences de pieu et grands conseils.
Il y a aussi des questions sur les principes vestimentaires et de présentation, sur
l’hypnotisme, le respect du jour de sabbat, l’interprétation des Écritures, les cours
de formation de la sensibilité, les scellements, les plaintes contre les officiers locaux,
la réincarnation, le don de parties du corps à la science ou à d’autres personnes,
l’incinération, les transplantations d’organes, les affaires légales et une infinité
d’autres.

« Ses décisions concernent aussi le choix de nouvelles présidences de temple,
quand et où de nouveaux temples devraient être construits, et d’autres sujets qui
doivent être discutés lors des réunions avec le Conseil des douze apôtres et avec
l’Épiscopat président. Elle prévoit aussi les assemblées solennelles et les
conférences interrégionales tenues dans le monde entier.

« Le mardi matin à 10 heures, elle se réunit avec le Comité des dépenses. […] C’est
là que les directeurs des différents départements soumettent leurs demandes de
dépenses et que les attributions de fonds sont faites. Des fonds seront par exemple
demandés par le Département des biens immeubles pour l’acquisition de terrains
et de bâtiments comme les centres de pieu ou de paroisse, les foyers de mission, les
centres d’accueil pour les visiteurs et ainsi de suite, ou on discutera du coût de
l’entretien. L’Épiscopat président présente aussi les demandes pour les dépenses
concernant les projets d’entraide.

« Le mercredi, les réunions de la Première Présidence servent à entendre les
comptes rendus des directeurs des différents départements qui viennent
directement sous la Première Présidence, comme le Département historique, le
Département du personnel et le Département des communications publiques. Des
rendez-vous sont aussi prévus pour des visiteurs importants le mercredi matin
quand c’est possible. […]

« Une fois par mois, le mercredi, la Première Présidence se réunit avec le Bureau
d’éducation de l’Église et le Conseil d’administration pour traiter de toutes les
questions ayant trait aux universités et aux collèges, instituts, séminaires et autres

CHAPITRE 4

52



Quand Jésus a demandé à Pierre :
« M’aimes-tu plus que […] ceux-ci ? » (Jean
21:15), cela illustrait le sacrifice auquel les
apôtres consentent en faveur de l’Église.

écoles de l’Église. Elle se réunit également, un mercredi de chaque mois, avec le
Conseil de coordination. […] Ils discutent et prennent des décisions à propos de
règles, de modalités et de questions d’administration pour assurer que toutes les
divisions de responsabilité soient proprement clarifiées et coordonnées. Après cela,
ils se rencontrent avec le Comité des services d’entraide. […]

Le jeudi matin à 10 heures, les membres de la Première Présidence se joignent au
Conseil des Douze dans la salle haute du temple où les Douze ont été réunis
depuis 8 heures. C’est dans cette salle que les dirigeants de l’Église ont été dirigés
par le Seigneur depuis que le temple est terminé. On y ressent un esprit spécial et
parfois la présence de certains de ces grands dirigeants d’autrefois. Aux murs sont
accrochés les portraits des douze présidents de l’Église et aussi de Hyrum, le
patriarche. Il y a aussi des tableaux représentant le Sauveur à la mer de Galilée, là
où il a appelé certains de ses apôtres, et d’autres de sa crucifixion et de son
ascension. On nous rappelle ici les nombreux grands dirigeants qui se sont assis
dans cette salle de conseil et où, sous la direction du Seigneur, de grandes décisions
furent prises.

Quand la Première Présidence entre dans cette salle à dix heures le jeudi matin,
nous serrons la main de tous les membres des Douze, puis nous nous changeons
pour porter nos vêtements du temple. Nous chantons, nous nous agenouillons en
prière, puis nous nous réunissons en un cercle de prière à l’autel, après quoi nous
remettons nos vêtements de ville.

« Après avoir discuté du compte rendu
de la réunion précédente, nous nous
penchons sur les sujets suivants :
approbation de changements dans les
épiscopats comme recommandé par les
présidents de pieu, discutés auparavant
pendant la réunion des Douze […] ;
changements dans l’organisation des
pieux, paroisses, missions et temples
dans toute l’Église, y compris les
questions relatives aux limites et aux
officiers ; officiers et administration des
organisations auxiliaires ; sujets
proposés par les dirigeants des différents départements ; et nos comptes rendus des
conférences de pieu et d’autres activités au cours de la semaine, tels que
enterrements, engagements oraux, etc. C’est dans ce groupe que tout changement
administratif ou de règles est considéré et approuvé et devient ensuite la règle
officielle de l’Église. […]

Le premier jeudi de chaque mois, la Première Présidence se réunit avec toutes les
Autorités générales : les membres des Douze, les soixante-dix et l’Épiscopat
président. Lors de cette réunion, tout le monde est averti de tous les changements
dans les programmes et les modalités et instruit de ses devoirs et responsabilités.
Le président appelle les membres à rendre témoignage après quoi, nous revêtons
tous nos vêtements du temple, prenons la Sainte-Cène et faisons un cercle de
prière avec tous les membres présents. À la fin de la prière, tout le monde part sauf

CHAPITRE 4

53



George Albert Smith (au centre) et ses
conseillers, J. Reuben Clark, fils (à gauche) et
David O. McKay (à droite)

la Première Présidence et le Conseil des Douze ; ceux qui restent remettent leurs
vêtements de ville et poursuivent avec les affaires régulières des réunions du jeudi.
Un secrétaire enregistre et dresse un rapport de tout ce qui est dit et fait.

« […] Le vendredi, à 9 heures, l’Épiscopat président se réunit avec la Première
Présidence pour rendre compte et discuter des affaires touchant l’administration »
(« L’administration de l’Église », L’Étoile, mai 1980, p. 71-78 ).

4.9
L’interprétation doctrinale est la prérogative et la responsabilité de la
Première Présidence
La Première Présidence est l’autorité
suprême en matière d’interprétation
doctrinale dans l’Église. Ezra Taft
Benson (1899-1994) a expliqué :

« L’interprétation doctrinale est
réservée à la Première Présidence. Le
Seigneur lui a confié cette intendance
par révélation. Aucun instructeur n’a le
droit d’interpréter la doctrine pour les
membres de l’Église » (« The Gospel
Teacher and His Message », dans
Charge to Religious Educators, 2e éd.,
1982, p. 51-52).

L. Tom Perry (1922-2015), du Collège
des douze apôtres, a expliqué que les
autres Autorités générales se réfèrent à
la Première Présidence pour toute
interprétation doctrinale :

« Le Seigneur a bien compris la
nécessité de garder la pureté de sa
doctrine et que la certitude de son
interprétation ne peut venir que d’une source. Il nous est bien sûr recommandé
d’étudier et d’acquérir autant de connaissance que possible ici-bas. On nous
encourage à parler les uns avec les autres et à échanger des idées pour approfondir
notre compréhension. Cependant, le Seigneur n’a qu’une source pour déclarer sa
doctrine fondamentale. Même en tant qu’Autorités générales de l’Église, nos
instructions sont : ‘De manière à préserver l’unité de doctrine et d’interprétation
des règles, il est demandé de se référer au bureau de la Première Présidence pour
toute considération et réponses à quelque doctrine ou question qui ne sont pas
clairement définies dans les Écritures ou dans le Manuel d’instructions générales.’

« Ainsi, les conflits, la confusion et les opinions divergentes seront éliminés »
(« Suivez la voix du prophète », L’Étoile, janvier 1995, p. 22).

James E. Faust (1920-2007), de la Première Présidence, a déclaré :

« Qui doit déclarer la doctrine de l’Église ? II est bien établi par la révélation et par
la pratique que le président actuel de l’Église et ses conseillers ont les clés de la

CHAPITRE 4

54



Joseph Fielding Smith (assis) avec ses
conseillers, N. Eldon Tanner (à gauche) et
Harold B. Lee (à droite), 1970

propagation de la doctrine de l’Église. L’investiture de cette autorité vient de la
révélation. La présidence constitue ‘un collège […] pour recevoir les oracles pour
l’Église entière’ (D&A 124:126) » (« La vie abondante », L’Étoile, avril 1986, p. 7).

4.10
Ce que dit la Première Présidence est Écriture
Marion G. Romney (1897-1988), de la
Première Présidence, a enseigné que la
Première Présidence prononce les
paroles que Jésus-Christ déclarerait s’il
était ici en personne :

« Aujourd’hui, le Seigneur révèle sa
volonté à tous les habitants de la terre,
et en particulier aux membres de
l’Église, à propos des questions qui se
posent à notre époque, par
l’intermédiaire des prophètes vivants, à
commencer par la Première Présidence.
Ce qu’ils disent en tant que présidence
est ce que le Seigneur dirait s’il était ici
en personne. C’est là le rocher sur
lequel est fondé le mormonisme. […]
Lorsque l’on a demandé à Joseph
Smith, le prophète, la différence entre
l’Église des saints des derniers jours et
les Églises sectaires du monde, il a dit :
‘Nous avons le Saint-Esprit.’ Ce qu’il voulait dire par là, c’est que par le pouvoir du
Saint-Esprit, la volonté de notre Père est révélée aux dirigeants de cette Église. Je le
répète donc : ce que la présidence dit en tant que présidence est ce que le
Seigneur dirait s’il était ici, et c’est Écriture. Cela doit être étudié, compris et
suivi, tout comme les révélations des Doctrine et Alliances et d’autres Écritures.
Ceux qui font ainsi n’interpréteront pas ce que la présidence dit comme étant
inspiré par un parti pris politique ou par l’égoïsme ; ils ne diront pas non plus que
les Frères ne sont pas informés de la situation des personnes concernées par leurs
conseils, ni que leurs conseils sont inacceptables parce qu’ils ne sont pas précédés
de la mention : ‘Ainsi dit le Seigneur’.

« Ceux qui, par la prière fervente et l’étude zélée, s’informent de ce que disent ces
prophètes vivants et agissent en conséquence, seront visités par l’Esprit du
Seigneur et sauront par l’esprit de révélation qu’ils expriment la volonté du Père »
(dans Conference Report, avril 1945, p. 90).

4.11
Les membres de l’Église doivent soutenir la Première Présidence
Les Écritures enseignent que « la confiance, la foi et la prière de l’Église »
soutiennent la Première Présidence (D&A 107:22). Nous avons l’obligation sacrée
de soutenir la Première Présidence de l’Église.

CHAPITRE 4

55



Alors qu’il était conseiller de Joseph Fielding Smith, Harold B. Lee (1899-1973) a
parlé de la manière dont les conseillers dans la Première Présidence et l’ensemble
des membres de l’Église soutiennent le président de l’Église :

« En réfléchissant au rôle de conseiller du président Tanner et de moi-même, je me
suis rappelé une période de la vie de Moïse où les ennemis de l’Église de cette
époque étaient identiques à ceux d’aujourd’hui. Ils menaçaient de vaincre, de
détruire et de faire cesser l’œuvre de l’Église. Tant que Moïse se tenait assis sur une
colline, élevant le bâton de son autorité, ou les clés de sa prêtrise, Israël triomphait
de ses ennemis ; mais, au fil de la journée, ses mains s’alourdirent et s’affaissèrent à
ses côtés. Alors ils soutinrent ses mains en l’air pour qu’elles ne faiblissent pas et
que le bâton ne s’abaisse pas. Il fut soutenu afin que les ennemis de l’Église ne
triomphent pas des saints du Dieu Très-Haut. (Voir Exode 17:8-12.)

« Je pense que c’est le rôle que le président Tanner et moi-même devons jouer. Les
mains du président Smith peuvent se fatiguer. Parfois, elles peuvent avoir tendance
à s’affaisser à cause de ses lourdes responsabilités ; mais tant que nous soutenons
ses mains et qu’à ses côtés, nous dirigeons sous son autorité, les portes de l’enfer
ne prévaudront ni sur vous ni sur Israël. Votre sécurité et la nôtre dépend de notre
obéissance à ceux que le Seigneur a nommés pour présider son Église. […]

« Gardons les yeux rivés sur le président de l’Église et soutenons ses mains ainsi
que le président Tanner et moi-même continuerons de le faire » (dans Conference
Report, octobre 1970, p. 153 ; ou Improvement Era, décembre 1970, p. 126-127).

Alors qu’il était membre du Collège des douze apôtres, George Albert Smith
(1870-1951) a expliqué l’obligation que nous avons lorsque nous soutenons la
Première Présidence :

« Je me réjouis aujourd’hui qu’il me soit permis de vous retrouver à l’occasion de
cette conférence générale et qu’il me soit permis de lever la main pour soutenir les
personnes que notre Père céleste a appelées pour nous présider. Ce doit être une
source de force pour le président de l’Église de regarder le visage de milliers
d’hommes et de femmes honnêtes et de les observer lorsqu’ils lèvent la main, en
signe d’alliance avec notre Père céleste, pour le soutenir à l’office de président de
cette grande Église auquel il a été appelé. Lorsque nous levons la main dans cette
situation, l’obligation que nous contractons est des plus sacrées. Cela ne signifie
pas que nous continuerons tranquillement de suivre notre chemin et que nous
sommes disposés à laisser le prophète du Seigneur diriger cette œuvre. Cela
signifie, si je comprends l’obligation que j’ai acceptée lorsque j’ai levé la main, que
nous le soutiendrons, que nous prierons pour lui, que nous défendrons sa
réputation et que nous nous efforcerons de suivre les instructions que le Seigneur
lui demandera de nous donner tant qu’il restera à ce poste. C’est donc un pouvoir
de force qui s’est élevé aujourd’hui en faveur de notre président bien-aimé […] et
de ses conseillers, lorsque nous avons voté pour eux dans cette assemblée
solennelle » (dans Conference Report, juin 1919, p. 40).

CHAPITRE 4

56



Comme ces pics au-dessus de Willard, en
Utah, les membres de la Première Présidence
sont « de puissantes pyramides de pierre ».

Thomas S. Monson et les membres de la
Première Présidence et du Collège des douze
apôtres quittent l’estrade à la fin d’une
session de conférence générale

Boyd K. Packer (1924-2015), président
du Collège des douze apôtres, a
comparé les membres de la Première
Présidence à de grands pics
montagneux et a incité les membres de
l’Église à les soutenir :

« Au nord [de Salt Lake City], dans la
chaîne des Wasatch, il y a trois pics
montagneux. Le poète les appellerait de
puissantes pyramides de pierre. Celle
du centre, la plus haute des trois, est, la
carte vous le dira, Willard Peak. Mais les
pionniers les ont appelés ‘La
présidence’. Si vous allez à Willard,
regardez vers l’est, levez les yeux bien haut et vous trouverez ‘la présidence’.

Le Seigneur soit loué pour la présidence. Comme ces pics, elle se dresse avec rien
au-dessus d’elle que les cieux. Elle a besoin de notre vote de soutien. On est parfois
solitaire dans ces appels élevés de dirigeants, car leur appel n’est pas de plaire à
l’homme, mais de plaire au Seigneur. Que Dieu bénisse ces trois hommes grands et
bons » (« L’Esprit rend témoignage, L’Étoile, janvier 1972, p. 12).

4.12
Les membres de l’Église doivent se tourner vers la Première Présidence pour
recevoir leurs instructions
Joseph Smith (1805-1844) a enseigné
que « les présidents ou [Première]
Présidence dirigent l’Église, et les
révélations de la volonté de Dieu,
faites à l’Église, doivent être données
par l’intermédiaire de la Présidence.
Tel est l’ordre des cieux et le pouvoir et
le droit sacré de cette Prêtrise » (dans
History of the Church, 2:477). Il a
également exhorté les membres de
l’Église à « faire la connaissance de ces
hommes. […] Tournez-vous vers la
Présidence et recevez ses instructions »
(dans History of the Church, 3:391).

Les enseignements de la Première
Présidence sont facilement accessibles
aux membres de l’Église. Les magazines
mensuels de l’Église contiennent
régulièrement des discours de membres
de la Première Présidence. De même,
on trouve sur le site Internet de l’Église,
lds.org, des messages provenant
d’autres Autorités générales de l’Église.

CHAPITRE 4

57



4.13
Les personnes qui suivent la Première Présidence ne s’égareront jamais et
hériteront la gloire éternelle
Joseph Fielding Smith (1876-1972) a fait la promesse suivante aux personnes qui
suivent les recommandations de la Première Présidence :

« Je témoigne que si nous regardons vers la Première Présidence et suivons ses
instructions, aucun pouvoir sur la terre ne peut arrêter ou changer notre orientation
en tant qu’Église et, à titre individuel, nous obtiendrons la paix dans cette vie et
nous hériterons de la gloire éternelle dans le monde à venir » (« Les clés éternelles
et le droit de présider », L’Étoile, mars 1973, p. 108).

Après avoir cité cette déclaration de Joseph Fielding Smith, Mark E. Petersen
(1900-1984), du Collège des douze apôtres, a fait remarquer que « d’autres
présidents avant lui avaient déjà dit que si nous suivions les conseils de la Première
Présidence, nous ne nous égarerions jamais ni n’apostasierions de la vérité » (The
Salt and the Savor, 1976, p. 29).

Points sur lesquels méditer

Idées de tâches

• Quel est l’intérêt pour l’Église d’être dirigée par une Première Présidence et non par un président seul ?

• Que signifie recevoir la Première Présidence (voir D&A 112:20) ? En qualité de membre de l’Église, que pouvez-vous faire pour
mieux soutenir la Première Présidence par « la confiance, la foi et la prière » (D&A 107:22) ?

• Dressez la liste des responsabilités de la Première Présidence telles qu’elles sont enseignées dans les Écritures et dans les
commentaires de ce chapitre.

• Dressez la liste des bénédictions promises aux personnes qui suivent la Première Présidence. Élaborez un programme qui vous
permettra d’étudier plus fréquemment les paroles de la Première Présidence.

• Lisez les discours donnés par les membres de la Première Présidence dans le numéro de conférence générale le plus récent du
Liahona. Relevez les déclarations qui s’appliquent spécifiquement à votre vie.

CHAPITRE 4

58



CHAPITRE 5

Le Collège des
douze apôtres

Introduction
À propos de ses frères du collège, Boyd K. Packer
(1924-2015), du Collège des douze apôtres, a dit :

« Les Douze vivants sont des personnes tout à fait ordinaires.
Tout comme les Douze originels, ils ne sont pas des
personnalités spectaculaires, mais collectivement les Douze
sont un pouvoir.

« Nous avons exercé toutes sortes de métiers. Nous sommes
des scientifiques, des hommes de loi, des enseignants.

« Frère Nelson a été un pionnier de la chirurgie cardiaque. Il a
effectué des milliers d’interventions chirurgicales. […]

« Plusieurs dans ce collège ont été militaires : un marin, des
fusiliers marins, des pilotes.

« Ils ont détenu divers postes dans l’Église : instructeurs au
foyer, instructeurs, missionnaires, présidents de collège,
évêques, présidents de pieu, présidents de mission et, ce qui
est le plus important, maris et pères.

« Ce sont tous des gens qui étudient et enseignent l’Évangile
de Jésus-Christ. Ce qui nous unit, c’est notre amour du
Sauveur et des enfants de son Père et notre témoignage qu’il

est à la tête de l’Église.

« Quasiment tous les Douze ont connu d’humbles débuts,
comme c’était le cas du Christ quand il était ici. Les Douze
vivants sont soudés les uns aux autres dans le ministère de
l’Évangile de Jésus-Christ. Quand l’appel lui est venu, chacun
d’eux a déposé ses filets, pour ainsi dire, et a suivi le
Seigneur.

On se rappelle cette phrase du président Kimball : ‘Ma vie est
comme mes chaussures : elle est faite pour être usée dans le
service.’ Cela s’applique à tous les membres des Douze. Nous
nous usons aussi au service du Seigneur et nous le faisons de
bon cœur » (« Les Douze », Le Liahona, mai 2008, p. 85-86 ;
voir aussi Enseignements des présidents de l’Église :
Spencer W. Kimball, 2006, p. xxxviii).

En étudiant ce chapitre, cherchez à affermir votre témoignage
des apôtres en découvrant leurs rôles et leurs responsabilités.
Ils dirigent l’Église par l’autorité des clés sacrées de la
prêtrise qui les autorisent à prêcher l’Évangile au monde et à
être des témoins spéciaux de Jésus-Christ.

Commentaire
5.1
Les apôtres font partie du fondement de la véritable Église du Seigneur
L’apôtre Paul a enseigné que les saints fidèles sont « de la maison de Dieu ; [ils ont]
été édifiés sur le fondement des apôtres et des prophètes, Jésus-Christ
lui-même étant la pierre angulaire » (Éphésiens 2:19-20 ; italiques ajoutés).

Dans une proclamation du 6 avril 1980, la Première Présidence et le Collège des
douze apôtres ont déclaré :

« Nous affirmons solennellement que l’Église de Jésus-Christ des Saints des
Derniers Jours est effectivement le rétablissement de l’Église établie par le Fils de
Dieu, quand, dans la condition mortelle, il a organisé son œuvre sur la terre ;
qu’elle porte son nom sacré, Jésus-Christ ; qu’elle est édifiée sur un fondement
d’apôtres et de prophètes, et qu’il en est la pierre d’angle principale »
(« Proclamation », L’Étoile, octobre 1980, p. 93).

59



5.2
Les apôtres savent et rendent un témoignage spécial que Jésus est le Christ

Le Collège des douze apôtres, 1979

Harold B. Lee (1899-1973) a raconté une situation dans laquelle il a aidé deux
missionnaires à comprendre que le témoignage qu’un apôtre a de Jésus-Christ est
quelque chose de bien réel :

« Il y a quelques années, deux missionnaires sont venus me trouver avec ce qui leur
paraissait être une question très difficile. Un jeune pasteur méthodiste s’était
moqué d’eux quand ils avaient dit que les apôtres étaient nécessaires aujourd’hui
pour que la véritable Église existe ici-bas. Et ils disaient que le pasteur avait ajouté :
‘Vous rendez-vous compte que lorsqu’ils se sont réunis pour choisir quelqu’un pour
occuper le poste laissé vacant par la mort de Judas, les apôtres ont dit que ce devait
être quelqu’un qui les avait accompagnés et qui avait été témoin de tout ce qui
concernait la mission et la résurrection du Seigneur ? Comment pouvez-vous
prétendre que vous avez des apôtres si c’est la condition qu’ils doivent remplir ?’

« Ces jeunes gens ont donc dit : ‘Que devons-nous répondre ?’

Je leur ai dit : ‘Retournez voir votre ami pasteur et posez-lui deux questions.
Premièrement, comment l’apôtre Paul a-t-il reçu ce qui était nécessaire pour être
appelé apôtre ? Il ne connaissait pas le Seigneur ; il ne l’avait pas connu
personnellement. Il n’avait pas accompagné les apôtres. Il n’avait pas été témoin du
ministère ni de la résurrection du Seigneur. Comment avait-il eu un témoignage
suffisant pour être apôtre ? Et maintenant, posez-lui cette deuxième question :
Comment sait-il que tous ceux qui sont apôtres aujourd’hui n’ont pas, eux aussi,
reçu ce témoignage ?

CHAPITRE 5

60



Les apôtres savent que Jésus est le Christ.

« Je vous témoigne que ceux qui détiennent un appel apostolique peuvent savoir et
savent vraiment que la mission du Seigneur est réelle » (Stand Ye in Holy Places,
1974, p. 64-65).

Les apôtres savent avec certitude par révélation personnelle que Jésus est le Christ
et qu’il vit en tant qu’être ressuscité. Les Écritures expliquent que « les apôtres
rendaient avec beaucoup de force témoignage de la résurrection du Seigneur
Jésus » (Actes 4:33). Joseph F. Smith (1838-1918) a expliqué la nature sacrée de
leur appel :

« Ces douze disciples du Christ sont censés être des témoins oculaires et
auriculaires de la mission divine de Jésus-Christ. Il leur est impossible de dire : je
crois, simplement ; je l’ai accepté simplement parce que j’y crois. Lisez la révélation,
le Seigneur nous informe qu’ils doivent savoir, ils doivent acquérir la connaissance
pour eux-mêmes. Pour eux, cela doit être comme s’ils avaient vu de leurs yeux et
entendu de leurs oreilles et ils connaissent la vérité. Leur mission consiste à
témoigner de Jésus-Christ, de lui crucifié, ressuscité des morts, et revêtu
maintenant d’un immense pouvoir, à la droite de Dieu, le Sauveur du monde. C’est
leur mission et leur devoir de prêcher la doctrine et la vérité au monde et de
s’assurer qu’elles le soient » (dans Conference Report, avril 1916, p. 6).

Dans Doctrine et Alliances 107:23, nous
lisons : « Les douze conseillers
voyageurs sont appelés à être les douze
apôtres, ou témoins spéciaux du nom
du Christ dans le monde entier. »
Boyd K. Packer (1924-2015), président
du Collège des douze apôtres, a parlé
de la nature sacrée d’un témoignage
apostolique de Jésus-Christ :

« De temps en temps, pendant l’année
écoulée, on m’a posé une question. Elle
se présente ordinairement comme une
question curieuse, presque vaine, sur les
qualifications requises pour être témoin
du Christ. Cette question est :
‘L’avez-vous vu ?’

« C’est une question que je n’ai jamais
posée à quelqu’un d’autre. Je n’ai pas
posé cette question à mes frères du
Collège, pensant que ce serait si sacré et si personnel qu’on devrait avoir une
inspiration spéciale, en fait une autorisation, ne fût-ce que pour la poser.

« Il y a des choses qui sont trop sacrées pour qu’on en discute. […]

« II y en a qui entendent rendre témoignage dans l’Église par des gens détenant des
postes élevés et par des membres des paroisses et des branches, qui utilisent tous
les mêmes mots : ‘Je sais que Dieu vit, je sais que Jésus est le Christ’, et qui
demandent : ‘Pourquoi ne peut-on pas le dire plus clairement ? Pourquoi ne

CHAPITRE 5

61



sont-ils pas plus explicites et plus descriptifs ? Les apôtres ne peuvent-ils en dire
davantage ?’

Notre témoignage personnel devient semblable à l’expérience sacrée du temple. II
est sacré, et quand nous avons l’habitude de l’exprimer, nous le disons de la même
façon, nous utilisons tous les mêmes mots. Les apôtres le disent dans les mêmes
termes à la Primaire ou aux jeunes de l’École du Dimanche. ‘Je sais que Dieu vit et
je sais que Jésus est le Christ.’ […]

« J’ai dit qu’il y avait une question qu’on ne pouvait prendre à la légère et à laquelle
on ne pouvait répondre sans l’inspiration de l’Esprit. Je n’ai pas posé cette question
aux autres, mais je les ai entendu y répondre, mais pas quand on le leur demandait.
Ils y ont répondu sous l’inspiration de l’Esprit, en des occasions sacrées, quand
‘l’Esprit rend témoignage’. (D&A 1:39.)

« J’ai entendu un de mes frères déclarer : ‘Je sais, par des expériences trop sacrées
pour que je les raconte, que Jésus est le Christ.’

« J’en ai entendu un autre témoigner : ‘Je sais que Dieu vit ; je sais que le Seigneur
vit. Mieux encore, je connais le Seigneur.’

« Ce n’était pas leurs paroles qui détenaient le sens ou le pouvoir. C’était l’Esprit.
‘[…] car, lorsqu’un homme parle par le pouvoir du Saint-Esprit, le pouvoir du
Saint-Esprit porte ses paroles dans le cœur des enfants des hommes.’ (2 Néphi
33:1.)

« Je parle de ce sujet avec humilité, avec le sentiment constant que je suis à tous
égards le moindre de ceux qui sont appelés à ce saint office. […]

« Je me demande maintenant avec vous pourquoi quelqu’un comme moi est appelé
au saint apostolat. Il me manque tant de qualifications. Il y a tant de choses qui
manquent dans mon effort pour servir. Et en y réfléchissant, je suis arrivé qu’à une
seule chose, une seule qualification qui puisse me justifier, c’est que j’ai ce
témoignage-là.

« Je vous proclame que je sais que Jésus est le Christ. Je sais qu’il vit. Il est né au
midi des temps. Il a enseigné son Évangile, a été jugé et crucifié. Il s’est levé le
troisième jour. Il était les prémices de la résurrection. Il a un corps de chair et d’os.
J’en rends témoignage. Je suis témoin de lui » (« L’Esprit rend témoignage »,
L’Étoile, janvier 1972, p. 12-13).

Howard W. Hunter (1907-1995) a rendu son témoignage apostolique :

« Ayant été ordonné apôtre et en qualité de témoin particulier du Christ, je vous
rends solennellement témoignage que Jésus-Christ est réellement le Fils de Dieu. Il
est le Messie dont parlaient les prophètes de l’Ancien Testament. Il est l’espoir
d’Israël dont les enfants d’Abraham, d’Isaac et de Jacob ont demandé la venue en
priant tout au long de siècles de culte comme cela leur avait été prescrit.

« Jésus est le Fils bien-aimé qui s’est soumis à la volonté de son Père en étant
baptisé par Jean dans le Jourdain. Le diable l’a tenté dans le désert, mais il n’a pas
cédé aux tentations. Il a prêché l’Évangile qui est une puissance de Dieu pour le
salut et a commandé que tous les hommes de toute part se repentent et soient
baptisés. Il a pardonné les péchés, parlant avec autorité, et il a démontré qu’il en

CHAPITRE 5

62



Des messagers célestes ont rétabli des clés
essentielles de la prêtrise. Ces clés sont
détenues par la Première Présidence et le
Collège des douze apôtres.
© 1985 Robert Theodore Barrett. Reproduction interdite

avait le pouvoir en guérissant les boiteux et les infirmes, en ouvrant les yeux des
aveugles et en redonnant l’ouïe aux sourds. Il a changé l’eau en vin, apaisé la
tempête en Galilée et marché sur l’eau comme sur la terre ferme. Il a confondu les
dirigeants mal intentionnés qui tentèrent de lui prendre la vie, et il a apporté la paix
aux cœurs troublés.

« Enfin, il a souffert dans le jardin de Gethsémané et il est mort sur la croix en
donnant en rançon sa vie dépourvue de tout péché pour chaque âme qui passerait
par la mortalité. Il est vraiment ressuscité des morts le troisième jour, en devenant
les prémices de la résurrection et en surmontant la mort.

« Le Seigneur ressuscité a poursuivi son ministère de salut en apparaissant de
temps en temps à des mortels choisis par Dieu pour être ses témoins et en révélant
sa volonté par le Saint-Esprit.

« C’est par le pouvoir du Saint-Esprit que je rends témoignage. Je sais, comme si je
l’avais vu de mes propres yeux et comme si je l’avais entendu de mes oreilles, que le
Christ a vraiment existé. Je sais également que le Saint-Esprit confirmera la véracité
de mon témoignage dans le cœur de tous ceux qui écoutent avec foi » (« Un apôtre
témoigne du Christ », L’Étoile, août 1984, p. 28-29).

5.3
Les apôtres détiennent toutes les clés de la prêtrise du royaume de Dieu
Henry B. Eyring, de la Première
Présidence, a témoigné de l’importance
des clés apostoliques de la prêtrise :

« Paul témoigna aux Éphésiens que le
Christ était à la tête de son Église. Et il
enseigna que le Sauveur avait édifié son
Église sur le fondement des apôtres et
des prophètes qui détenaient toutes les
clés de la prêtrise. […]

« Paul attendait avec impatience le
ministère de Joseph Smith, le prophète,
lorsque les cieux seraient de nouveau
ouverts. Cela arriva. Jean-Baptiste vint
et conféra aux mortels la Prêtrise
d’Aaron et les clés du ministère
d’anges, de l’Évangile de repentir et du
baptême par immersion pour la
rémission des péchés.

« Les apôtres et les prophètes anciens revinrent conférer à Joseph les clés qu’ils
détenaient dans la condition mortelle. En février 1835, des hommes mortels furent
ordonnés au saint apostolat. Fin mars 1844, les douze apôtres reçurent les clés de la
prêtrise.

« Joseph Smith savait que sa mort était imminente. Il savait que les clés précieuses
de la prêtrise et de l’apostolat ne devaient pas être perdues de nouveau et qu’elles
ne le seraient pas.

CHAPITRE 5

63



Joseph Smith, le prophète, Oliver Cowdery et
David Whitmer ordonnèrent Parley P. Pratt
membre du Collège des douze apôtres.

« L’un des apôtres, Wilford Woodruff, nous a laissé ce compte rendu de ce qui s’est
passé à Nauvoo, lorsque le prophète s’est adressé aux Douze :

« ‘Lors de cette réunion, le prophète Joseph s’est levé et nous a dit : « Mes frères,
j’avais le désir de vivre assez longtemps pour voir ce temple construit. Je ne vivrai
pas assez longtemps pour le voir, mais vous, si. J’ai scellé sur votre tête toutes les
clés du royaume de Dieu. J’ai scellé sur vous toutes les clés, tous les pouvoirs et
tous les principes que le Dieu des cieux m’a révélés. Maintenant, peu importe où je
vais ou ce que je fais, le royaume repose sur vous. »

« Tous les prophètes qui ont succédé à Joseph, de Brigham Young au président
Hinckley, ont détenu et exercé ces clés et ont détenu l’apostolat sacré » (« La foi et
les clés », Le Liahona, novembre 2004, p. 27-28).

Bruce R. McConkie (1915-1985), du
Collège des douze apôtres, a expliqué
que seul le doyen des apôtres peut
exercer en totalité les clés apostoliques
de la prêtrise :

« Les clés du royaume de Dieu, le droit
et le pouvoir de la présidence éternelle
par lesquels le royaume terrestre est
gouverné, ces clés, ayant d’abord été
révélées des cieux, sont données par
l’esprit de révélation à chaque homme
qui est ordonné comme apôtre et mis à
part comme membre du Collège
des Douze.

« Mais comme les clés sont le droit de
présidence, elles ne peuvent être
exercées dans leur plénitude que par un
homme à la fois ici-bas. Cet homme est
toujours le doyen des apôtres, le grand
prêtre président, l’ancien qui préside.
Lui seul peut donner des directives à
tous les autres, des directives dont nul n’est exempt.

« Ainsi, les clés, bien que transmises à tous les apôtres, ne sont utilisées par
l’un quelconque d’entre eux que dans un degré limité, à moins et jusqu’à ce
que l’un d’entre eux devienne le doyen et devienne ainsi l’oint du Seigneur sur
la terre » (« Les clés du royaume », L’Étoile, octobre 1983, p. 40 ; italiques ajoutés).

Les clés détenues par les Douze, en qualité de prophètes, voyants, et révélateurs,
les autorisent à accomplir les tâches que le président de l’Église leur confie. Joseph
Fielding Smith (1876-1972) a expliqué :

« Les douze apôtres peuvent recevoir la révélation pour les guider dans leurs travaux
et pour les aider à mettre en ordre la prêtrise et les organisations de l’Église. Quand
ils sont envoyés dans un pieu par l’autorité, ils ont tout le pouvoir de recevoir la
révélation, d’apporter des changements et de gérer les affaires conformément à la
volonté du Seigneur. Mais ils ne reçoivent pas de révélations pour diriger

CHAPITRE 5

64



l’ensemble de l’Église, sauf lorsque l’un d’eux succède à la présidence. En d’autres
termes, le droit de recevoir la révélation et les directives pour l’Église tout
entière, chacun des Douze en est investi et il pourrait l’exercer s’il succédait
au prophète. Mais ce pouvoir reste latent tant que le président de l’Église
vit » (Doctrines du salut, comp. Bruce R. McConkie, 1956, 3:143°; italiques ajoutés).

5.4
Devoirs des douze apôtres

Le Collège des douze apôtres, 1997

« Les douze conseillers voyageurs sont appelés à être les douze apôtres, ou témoins
spéciaux du nom du Christ dans le monde entier, différant ainsi des autres officiers
de l’Église dans les devoirs de leur appel. […]

« Les Douze forment un grand conseil président voyageur qui officie au nom du
Seigneur, sous la direction de la présidence de l’Église, conformément aux
institutions du ciel, pour édifier l’Église et en régler toutes les affaires dans toutes
les nations, premièrement chez les Gentils et ensuite chez les Juifs.

« Les soixante-dix doivent agir au nom du Seigneur sous la direction des Douze ou
grand conseil voyageur pour édifier l’Église et en régler toutes les affaires dans
toutes les nations, premièrement chez les Gentils et ensuite chez les Juifs ;

« les Douze étant envoyés, en possession des clefs, pour ouvrir la porte par la
proclamation de l’Évangile de Jésus-Christ, premièrement aux Gentils et ensuite
aux Juifs. […]

« Les Douze ont aussi le devoir d’ordonner et d’organiser tous les autres officiers de
l’Église conformément à la révélation » (D&A 107:23, 33-35, 58).

CHAPITRE 5

65



Russell M. Nelson, président du Collège des douze apôtres, a parlé des devoirs
des apôtres :

« Le Seigneur a révélé pourquoi ‘il a donné les uns comme apôtres, les autres
comme prophètes’. C’est ‘pour le perfectionnement des saints en vue de l’œuvre du
ministère et de l’édification du corps de Christ,

« ‘jusqu’à ce que nous soyons tous parvenus à l’unité de la foi et de la connaissance
du Fils de Dieu’ [Éphésiens 4:11-13].

« Donc, le ministère des apôtres, la Première Présidence et les Douze, est de
réaliser cette unité de la foi et de proclamer notre connaissance du Maître. Notre
ministère consiste à bénir la vie de toutes les personnes qui apprendront et suivront
la ‘voie par excellence’ du Seigneur [1 Corinthiens 12:31 ; Éther 12:11]. Et nous
devons aider les gens à réaliser leur salut et leur exaltation potentiels » (« Salut et
exaltation », Le Liahona, mai 2008, p. 7).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a résumé les devoirs fondamentaux des apôtres
de cette manière :

« La Première Présidence et le Conseil des douze apôtres, appelés et ordonnés pour
détenir les clés de la prêtrise, ont l’autorité et la responsabilité de gouverner
l’Église, d’en administrer les ordonnances, d’en exposer la doctrine et d’en établir et
maintenir les pratiques. Chaque homme qui est ordonné apôtre et soutenu
comme membre du Conseil des Douze est soutenu comme prophète, voyant
et révélateur » (« Dieu est à la barre », L’Étoile, juillet 1994, p. 61).

Après que les membres du Collège des Douze eurent été choisis et ordonnés,
Oliver Cowdery (1806-1850), alors président adjoint de l’Église, leur confia la
mission suivante :

« Vous avez été ordonnés à cette sainte prêtrise, vous l’avez reçue de ceux qui ont
reçu le pouvoir et l’autorité des mains d’un ange ; vous devez prêcher l’Évangile à
toutes les nations. Si vous deviez négliger votre devoir dans la moindre mesure,
grande serait votre condamnation ; car plus l’appel est important, plus la
transgression est grande. Par conséquent, je vous recommande de cultiver une
grande humilité ; car je connais l’orgueil du cœur humain. Prenez garde que les
flatteurs de ce monde ne vous enorgueillissent ; prenez garde que votre cœur ne se
tourne vers les choses du monde. Que votre ministère passe en priorité.
Souvenez-vous que vous avez la responsabilité de l’âme des hommes ; et si vous
vous occupez de votre appel, vous prospérerez en tout temps.

« […] Il faut que vous receviez un témoignage personnel des cieux. […]

« […] Fortifiez votre foi, débarrassez-vous de vos doutes, de vos péchés et de votre
incrédulité ; et rien ne peut vous empêcher de venir à Dieu. Votre ordination n’est
pas complète et définitive tant que Dieu n’a pas posé la main sur vous. Les
qualifications requises pour nous sont identiques à celles des personnes qui nous
ont précédés ; Dieu reste le même. Si le Sauveur, autrefois, a posé les mains sur ses
disciples, pourquoi pas dans les derniers jours ?

« […] Vous ne faites qu’un ; vous êtes égaux dans la tâche de porter les clés du
royaume à toutes les nations. Vous êtes appelés à prêcher l’Évangile du Fils de Dieu

CHAPITRE 5

66



à toutes les nations de la terre ; votre Père céleste veut que vous proclamiez son
Évangile jusqu’aux extrémités de la terre et jusqu’aux îles de la mer.

« Sauvez les âmes avec zèle. L’âme d’un homme est aussi précieuse que celle d’un
autre. […] L’adversaire a toujours cherché à ôter la vie aux serviteurs de Dieu ; par
conséquent, vous devez toujours être prêts à sacrifier votre vie, si Dieu la réclame
pour l’avancement et l’édification de sa cause. Ne murmurez pas contre Dieu. Priez
toujours, soyez vigilants. […]

« […] Maintenant, nous vous exhortons à remplir fidèlement votre appel ; il ne
peut pas y avoir de manquements ; vous devez être à la hauteur en toutes choses ;
[…] toutes les nations ont droit à vous ; vous êtes liés les uns aux autres comme
l’ont été les trois témoins ; cependant, vous pouvez vous séparer et vous retrouver,
et vous retrouver et vous séparer de nouveau, jusqu’à ce que vos cheveux aient
blanchi avec l’âge » (dans History of the Church, 2:195-196, p 198).

5.5
Les apôtres sont envoyés édifier le royaume de Dieu sur toute la terre
Gordon B. Hinckley (1910-2008) a
expliqué la signification du mot apôtre :

« Le mot apôtre, à l’origine, signifie
littéralement ‘envoyé’. Si cette
définition voulait dire ‘envoyé avec une
certaine autorité et une certaine
responsabilité’, il décrirait correctement
l’appel comme il a été donné au
moment où le Seigneur parcourait la
terre et comme il a été donné à notre
époque » (« Témoins particuliers du
Christ », L’Étoile, octobre 1984, p. 108).

Brigham Young (1801-1877) a expliqué que l’édification du royaume de Dieu dans
le monde entier est un devoir apostolique :

« L’appel d’apôtre est d’édifier le royaume de Dieu dans le monde entier ; c’est
l’apôtre qui détient les clés de ce pouvoir, et personne d’autre. Si un apôtre
magnifie son appel, il est constamment la parole du Seigneur à son peuple »
(Discourses of Brigham Young, sel. John A. Widtsoe, 1954, p. 139 ; voir aussi
Enseignements des présidents de l’Église : Brigham Young, 1997, p. 138).

L. Tom Perry (1922-2015) du Collège des douze apôtres a fait remarquer que les
responsabilités des apôtres les emmènent dans le monde entier :

« Un apôtre aujourd’hui continue d’être un ‘envoyé’. Les conditions que nous
rencontrons dans nos voyages pour remplir nos tâches diffèrent de celles des
premiers apôtres. Nos modes de transport vers toutes les régions de la terre sont
très différents de ceux des premiers apôtres. Cependant, nos tâches restent les
mêmes. Ce sont celles que le Sauveur a données lorsqu’il a dit aux Douze qu’il avait
appelés : ‘Allez, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom du
Père, du Fils et du Saint-Esprit, et enseignez-leur à observer tout ce que je vous ai

CHAPITRE 5

67



prescrit. Et voici, je suis avec vous tous les jours, jusqu’à la fin du monde’ (Matthieu
28:19-20) » (« Qu’est-ce qu’un collège ? » Le Liahona, novembre 2004, p. 24).

Bruce C. Hafen, des soixante-dix, a relaté les voyages à travers le monde de
Neal A. Maxwell (1926-2004), du Collège des douze apôtres, en une seule année :

« Indépendamment des tâches récurrentes dans une année donnée, chaque apôtre
de l’Église mondiale en est venu à être de plus en plus conscient du caractère global
de son ministère, englobant non seulement tous les programmes de l’Église, mais
également tous les continents et tous les peuples. Prenez, comme exemple, la liste
officielle des conférences et des réunions confiées à frère Maxwell en 1993 [voir le
tableau ci-joint]. […]

« Cela représente un éventail impressionnant de tâches importantes, à travers le
monde entier (dont la Chine continentale et la Mongolie) en une année. Pourtant,
c’est un exemple type commun aux Douze » (A Disciple’s Life : The Biography of
Neal A. Maxwell, 2002, p. 458-459).

Liste des conférences et réunions spéciales de Neal A.
Maxwell pour 1993

Date Lieu Tâche

30 janvier Manti (Utah, États-Unis) Conférence de pieu

13 février Provo (Utah, États-Unis) Conférence régionale (pieux des étudiants de BYU
mariés)

20 février Salt Lake City Consécration de la cathédrale de la Madeleine

27 février El Paso (Texas, États-Unis) Conférence de pieu

6 mars Hermosillo (Mexique) Conférence régionale

13 mars Toronto (Canada) Conférence de pieu

9-19 avril Mongolie et Pékin (Chine) Consacrer la Mongolie et rencontrer des officiels chinois

25-26
avril

San Diego (Californie,
États-Unis)

Consécration du temple de San Diego

1er mai Ogden (Utah, États-Unis) Conférence régionale

22 mai Paris (France) Conférence de pieu

12 juin Twin Falls (Idaho,
États-Unis)

Conférence régionale

19 juin Springville (Utah,
États-Unis)

Réorganisation de pieu

4 juillet Provo (Utah, États-Unis) Freedom Festival

22 août Salt Lake City Formation des nouveaux présidents de pieu de
l’interrégion du nord de l’Utah

28 août Nyssa (Oregon, États-Unis) Conférence de pieu

CHAPITRE 5

68



Date Lieu Tâche

11
septembre

Montréal (Canada) Conférence régionale

16
octobre

Raleigh (Caroline du Nord,
États-Unis)

Conférence régionale

23
octobre

Hattiesburg (Mississippi,
États-Unis)

Conférence régionale

6
novembre

Tokyo (Japon) Séminaire des présidents de mission, formation
interrégionale

13
novembre

Séoul (Corée du Sud) Formation interrégionale

17
novembre

Hong Kong Formation interrégionale

20
novembre

Manille (Philippines) Séminaire des présidents de mission, formation
interrégionale

4
décembre

Chicago (Illinois,
États-Unis)

Réunion avec les servants du temple de Chicago

(Bruce C. Hafen, A Disciple’ s Life : The Biography of Neal A. Maxwell, 2002, p. 459.)

La Première Présidence charge parfois des membres du Collège des douze apôtres
de superviser pendant un certain temps l’œuvre de l’Église dans des régions
précises du monde. Bien que les progrès au niveau des moyens de transport et de la
technologie de la communication permettent aux apôtres de superviser ces régions
depuis le siège de l’Église aux États-Unis, il leur est arrivé de résider dans d’autres
pays. Par exemple, Dallin H. Oaks et Jeffrey R. Holland ont été présidents
d’interrégion et ont vécu respectivement aux Philippines et au Chili, de 2002 à
2004, et L. Tom Perry a été président d’interrégion alors qu’il demeurait en Europe
centrale de 2004 à 2005.

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a expliqué la responsabilité qu’ont les apôtres de
servir les habitants du monde :

« Leur seul grand souci doit être l’avancement de l’œuvre de Dieu sur la terre. Ils
doivent se préoccuper du bien-être des enfants de notre Père, tant de ceux qui sont
dans l’Église que de ceux qui sont hors de l’Église. Ils doivent faire tout leur
possible pour réconforter ceux qui pleurent, donner de la force à ceux qui sont
faibles, encourager ceux qui défaillent, se lier d’amitié avec ceux qui sont sans amis,
nourrir ceux qui sont dans le dénuement, bénir les malades, rendre témoignage,
non par la foi seulement, mais par la connaissance certaine du Fils de Dieu, leur
Ami et leur Maître, dont ils sont les serviteurs » (« Témoins particuliers du Christ »,
p. 107).

CHAPITRE 5

69



Thomas S. Monson visite la mission du Tonga en 1965. Grâce à leurs nombreux déplacements,
les apôtres sont au courant des besoins de l’Église dans le monde entier.

5.6
Les apôtres détiennent les clés qui ouvrent la prédication de l’Évangile
aux nations
Joseph Smith (1805-1844) a enseigné que les douze apôtres « doivent détenir les
clés de ce ministère, pour ouvrir les portes du royaume des cieux à toutes les
nations et pour prêcher l’Évangile à toute la création. C’est la puissance, l’autorité
et la vertu de leur apostolat » (dans History of the Church, 2:200 ; voir aussi
Enseignements des présidents de l’Église : Joseph Smith, 2007, p. 150).

Sous la direction de la Première Présidence, les Douze « ouvrent les portes » à
l’œuvre missionnaire grâce à des négociations avec les représentants des
gouvernements et d’autres responsables nationaux. Ils exercent également le
pouvoir de la prêtrise pour consacrer et reconsacrer des pays pour la proclamation
de l’Évangile. Ezra Taft Benson (1899-1994) a expliqué :

« La proclamation de l’Évangile dans un pays n’est possible qu’après la
consécration du pays par un membre de la Première Présidence ou des
Douze. L’Église se conforme aux lois de chaque pays et s’assure que ses pratiques
ne sont pas en conflit avec les lois ou les coutumes du pays. Il n’y a pas de
prosélytisme là où les lois du pays l’interdisent » (« 150th Year for Twelve :
‘Witnesses to All the World’ », Church News, 27 janvier 1985, p 3).

M. Russell Ballard, du Collège des douze apôtres, a raconté l’expérience de son
grand-père utilisant les clés apostoliques pour consacrer l’Amérique du Sud
en 1925 :

« Parley P. Pratt a visité l’Amérique du Sud en 1851. En 1925, on a essayé encore d’y
introduire l’œuvre du Seigneur. Le jour de Noël 1925, au parc Très de febrero à

CHAPITRE 5

70



Buenos Aires, en Argentine, Melvin J. Ballard, qui était mon grand-père, a consacré
l’Amérique du Sud à la prédication de l’Évangile. Je cite la prière de consécration :

« ‘Bénis les présidents, les gouverneurs et les chefs de ces pays de l’Amérique du
Sud, afin qu’ils nous reçoivent avec bonté et nous donnent la permission d’ouvrir
les portes du salut aux gens de ces pays. […]

« ‘Ainsi, Père céleste, par l’autorité de la bénédiction prononcée par le président de
l’Église, et par l’autorité du saint appel apostolique que je détiens, j’introduis et tourne
la clé, ouvrant la porte pour la prédication de l’Évangile dans toutes les nations de
l’Amérique du Sud. Je réprimande tous les pouvoirs qui peuvent nuire à la
prédication de l’Évangile et je leur ordonne de ne pas nuire. Nous bénissons et
consacrons les nations de ce continent à la prédication de ton Évangile. Et nous le
faisons afin que le salut vienne à tous les hommes et que ton nom soit honoré et
glorifié dans cette partie de la terre de Sion’ (Crusader for Righteousness, Salt Lake
City : Bookcraft, 1966, p. 81 ; italiques ajoutés) » (« Le royaume progresse en
Amérique du Sud », L’Étoile, octobre 1986, p. 10).

5.7
Les décisions du Collège des douze apôtres sont unanimes

Le Collège des douze apôtres, 1984

Pour enseigner comment l’unanimité est obtenue dans les conseils gouvernants de
l’Église, Boyd K. Packer (1924-2015), président du Collège des Douze apôtres, a
expliqué :

« La meilleure façon de vous faire comprendre comment vous êtes gouvernés
aujourd’hui […], c’est de vous exposer les principes et les processus que nous

CHAPITRE 5

71



suivons dans nos réunions de la Première Présidence et du Collège des douze
apôtres. Ces processus protègent l’œuvre des faiblesses individuelles propres à
chacun de nous.

« Quand une question est soulevée lors d’une réunion dans le temple, la Première
Présidence et le Collège des douze apôtres déterminent très rapidement si elle
entraîne ou non des conséquences graves. L’un de nous verra dans une proposition
apparemment innocente des problèmes aux conséquences majeures et durables.

« Il est clairement défini dans les révélations que les décisions prises par les collèges
présidents ‘doi[ven]t l’être à l’unanimité des voix qui le[s] composent. […] Si ce
n’est pas le cas, leurs décisions n’ont pas droit aux mêmes bénédictions’ (D&A
107:27, 29). Pour s’assurer que ce soit le cas, les sujets épineux sont rarement traités
au cours de la réunion où ils sont proposés. Et, si la proposition s’inscrit dans un
problème plus vaste, nous prenons le temps de nous mettre ‘tous sur la même
longueur d’onde’ afin d’avoir tous une compréhension claire du sujet ou, comme
c’est souvent le cas, un sentiment très précis le concernant. […]

« Il serait inconcevable de présenter délibérément un problème de telle manière
que l’approbation dépende de la façon dont on l’expose, de la personne qui
l’expose ou des personnes qui sont présentes ou absentes ce jour-là.

« Souvent un ou plusieurs d’entre nous sont en déplacement lors des réunions
courantes. Nous savons tous que l’œuvre doit aller de l’avant et nous acceptons le
jugement de nos frères. Cependant, si un sujet a été étudié plus en détail par un
membre du Collège que par les autres ou s’il en est mieux informé du fait de ses
responsabilités, de son expérience ou de son intérêt personnel, très souvent, ce
sujet sera reporté jusqu’à ce qu’il puisse participer à la discussion.

« Et, dans tous les cas, si l’un de nous ne comprend pas un problème ou éprouve de
l’incertitude à son propos, il est reporté pour une discussion future.

« Je me souviens d’occasions où une délégation a été dépêchée à l’hôpital pour
discuter avec un membre du Collège malade d’un sujet urgent qui ne pouvait pas
attendre mais qui nécessitait ce consentement ‘unanime’. Il arrive aussi qu’un de
nous s’absente quelques instants d’une réunion pour téléphoner à l’un des nôtres
qui est en déplacement afin de connaître ses sentiments sur le sujet en discussion.

« Nous suivons une règle : une décision n’est pas entérinée tant qu’il n’y a pas un
compte rendu qui prouve que tous les frères rassemblés en conseil (pas uniquement
l’un d’entre nous, pas uniquement un comité) sont parvenus à une unité de
sentiment. En principe, l’approbation d’une décision ne fait force de loi que
lorsqu’un compte rendu enregistre l’action entreprise, généralement lors de
l’approbation du compte rendu au cours de la réunion suivante.

« Parfois, après réflexion, l’un d’entre nous est tourmenté par une décision. Cela
n’est jamais traité à la légère. On ne peut pas être sûr que cette préoccupation
d’esprit n’est pas en fait l’esprit de révélation.

« Nous fonctionnons ainsi, dans nos réunions de conseil. C’est source de sécurité
pour l’Église et très rassurant pour chacun de nous qui sommes personnellement
responsables. Selon le plan, des hommes ordinaires peuvent être guidés par les
conseils et l’inspiration afin de réaliser des choses extraordinaires » (« I Say unto

CHAPITRE 5

72



Howard W. Hunter, Jeffrey R. Holland, et
James E. Faust passent un bon moment
ensemble

You, Be One » [Brigham Young University devotional, 12 février 1991], p. 3-4,
speeches.byu.edu).

James E. Faust (1920-2007), de la
Première Présidence, a expliqué
pourquoi l’unanimité est si importante :

« Cette condition d’unanimité
constitue une protection contre les
préférences et influences
personnelles. Elle assure que Dieu
dirige par l’Esprit, non l’homme par la
majorité ou le compromis. Elle garantit
que toute la sagesse et toute
l’expérience disponibles sont
concentrées sur un sujet avant que les
impressions profondes et irréfutables de
la révélation ne soient reçues. Elle protège des faiblesses humaines » (« La
révélation continue », L’Étoile, janvier 1990, p. 9).

Les hommes qui font partie du Collège des Douze sont des hommes aux opinions
bien tranchées issus d’horizons différents. Néanmoins, Gordon B. Hinckley
(1910-2008) a fait remarquer l’absence de discorde ou de sentiments d’inimitié
entre les frères :

« Pour toutes questions de règles, de modalités, de programmes ou de doctrine, on
a recours à une consultation libre et dans la prière de la Première Présidence et des
Douze ensemble. Ces deux collèges, le Collège de la Première Présidence et le
Collège des Douze, réunis, chaque homme ayant la totale liberté de s’exprimer,
étudient toute question importante. […]

« Maintenant, je cite […] les paroles du Seigneur : ‘Et toute décision prise par l’un
ou l’autre de ces collèges doit l’être à l’unanimité des voix qui le composent ;
c’est-à-dire que chaque membre de chaque collège doit être d’accord avec ses
décisions pour que les décisions prises aient le même pouvoir ou la même validité
dans l’un que dans l’autre’ (D&A 107:27).

« Aucune décision n’émane des délibérations de la Première Présidence et
des Douze tant qu’il n’y a pas une totale unanimité parmi tous ceux qui sont
concernés. Au départ, il peut y avoir des différences d’opinion dans les questions
étudiées. On peut s’attendre à cela. Ces hommes ont eu une expérience
personnelle différente. Ils ont des opinions personnelles. Mais avant qu’une
décision finale ne soit prise, il y a une unanimité d’esprit et d’expression.

« C’est ce à quoi on peut s’attendre si la parole révélée du Seigneur est suivie. À
nouveau, je cite la révélation :

« ‘Les décisions de ces collèges, ou de l’un ou l’autre d’entre eux, doivent être prises
en toute justice, en sainteté, avec humilité de cœur, douceur et longanimité, avec
foi, vertu, connaissance, tempérance, patience, divinité, amour fraternel et charité.

« ‘Car il est promis que si ces choses abondent en eux, ils ne seront pas stériles pour
la connaissance du Seigneur’ (D&A 107:30-31).

CHAPITRE 5

73



« J’ajoute en témoignage personnel qu’au cours des vingt années où j’ai été
membre du Conseil des Douze et pendant les presque treize années où j’ai été dans
la Première Présidence, il n’y a jamais eu d’action essentielle prise sans que cette
procédure ne soit observée. J’ai vu des différences d’opinions présentées au cours
de ces délibérations. Par ce système d’hommes exprimant leurs sentiments, on
obtient l’approfondissement et l’examen soigneux des idées et des concepts. Mais
je n’ai jamais observé de discorde grave ou d’inimitié personnelle parmi mes Frères.
Au contraire, j’ai observé quelque chose de beau et de remarquable, le
rapprochement, sous l’influence directrice du Saint-Esprit et par la force de la
révélation, de vues divergentes jusqu’à ce qu’elles soient en accord total et en
parfaite harmonie. Seulement alors la mise en pratique est faite. Cela, j’en
témoigne, représente l’esprit de révélation manifesté continuellement dans la
direction de l’œuvre du Seigneur (« Dieu est à la barre », L’Étoile, juillet 1994, p. 62).

Points sur lesquels méditer

Idées de tâches

• En quoi les responsabilités d’un apôtre diffèrent-elles de celles des autres autorités de l’Église ?

• Quelles sont les clés de la prêtrise que les membres du Collège des douze apôtres détiennent ? Quels bienfaits votre famille et
vous avez-vous retirés de ces clés ?

• Comment les apôtres nous empêchent-ils d’être « flottants et emportés à tout vent de doctrine, par la tromperie des hommes, par
leur ruse dans les moyens de séduction » ? (voir Éphésiens 4:11-14).

• Quelle responsabilité les membres de l’Église ont-ils de soutenir la direction des Douze et de la Première Présidence ? Quelle est
notre obligation si nous ne sommes pas totalement d’accord avec eux ?

• Sur une feuille de papier ou dans un journal, résumez brièvement l’appel et les responsabilités du Collège des douze apôtres tels
qu’ils sont traités dans cette leçon.

• Sur une feuille de papier ou dans un journal, notez des occasions où les paroles des apôtres vous ont réconforté, vous ont guidé
ou vous ont donné une perspective spirituelle.

• À l’occasion d’une prochaine soirée familiale ou discussion, parlez de ce que l’étude de cette leçon vous a appris.

CHAPITRE 5

74



Le centre de conférences de Salt Lake City
(Utah, États-Unis)

CHAPITRE 6

La conférence générale
Introduction
Le Seigneur a commandé à Joseph Smith (1805-1844) que
« les divers anciens qui compos[ai]ent l’Église du Christ se
réuni[ssent] en conférence […] de temps en temps » dans le
but de « traiter des affaires de l’Église qu’il [était] nécessaire
de régler à ce moment-là » (D&A 20:61-62). La première
conférence s’est tenue le 9 juin 1830, environ deux mois
après l’organisation de l’Église. À propos de celle-ci, Joseph
Smith, le prophète, écrit : « Nous étions une trentaine,
outre les nombreuses personnes réunies avec nous, croyantes
ou désireuses d’apprendre. Après avoir débuté par un chant
et une prière, nous avons pris ensemble les emblèmes du
corps et du sang de notre Seigneur Jésus-Christ. Puis nous
avons procédé à la confirmation de plusieurs personnes qui
s’étaient fait baptiser récemment, après quoi nous en avons
appelé et ordonné plusieurs à différents offices de la prêtrise.
Beaucoup d’exhortations et d’instructions ont été données et
le Saint-Esprit s’est déversé sur nous d’une façon

miraculeuse, beaucoup d’entre nous ont prophétisé pendant
que d’autres voyaient les cieux ouverts » (dans History of the
Church, 1:84-85).

Tout comme en 1830, les conférences générales continuent
de fournir « beaucoup d’exhortations et d’instructions », et
« le Saint Esprit [est] déversé » au cours de ces
rassemblements sacrés. Ce chapitre met en évidence les
objectifs des conférences générales de l’Église et souligne
notre responsabilité d’accepter les conseils et les
avertissements des serviteurs du Seigneur. Au cours de
l’étude de ce chapitre, évaluez votre attitude actuelle envers
la conférence générale et réfléchissez à ce que vous pourriez
faire pour vivre un plus grand renouveau spirituel et recevoir
des instructions personnelles grâce aux messages des
dirigeants de l’Église.

Commentaire
6.1
Les objectifs des conférences générales
David O. McKay (1873-1970) a résumé
les objectifs des conférences générales :

« (1) Informer les membres de la
situation générale de l’Église, sa
progression ou régression sur les plans
économique, ecclésiastique ou spirituel.
(2) Faire l’éloge du véritable mérite.
(3) Exprimer de la reconnaissance pour
l’aide divine. (4) Donner des directives
au sujet ‘des principes, de la doctrine,
[et] de la loi de l’Évangile’.
(5) Proclamer le rétablissement, dont l’autorité divine d’administrer toutes les
ordonnances de l’Évangile de Jésus-Christ, et de déclarer, citant l’apôtre Pierre,
qu’‘il n’y a sous le ciel aucun autre nom qui ait été donné parmi les hommes’ que
Jésus-Christ ‘par lequel nous devions être sauvés’. (Actes 4:12.) (6) Exhorter et
inciter à poursuivre une plus grande activité » (dans Conference Report, octobre
1954, p 7).

75



La barre de fer (la parole de Dieu) nous
permet de traverser les brouillards de
ténèbres en toute sécurité.

6.2
La conférence générale donne des occasions de renouveau spirituel
Howard W. Hunter (1907-1995) a enseigné que la conférence générale est un
moment pour affermir notre témoignage et pour prendre la résolution de nous
améliorer :

« Au moment de la conférence se produit un renouveau spirituel où
grandissent et se solidifient la connaissance et le témoignage que Dieu vit et
bénit ceux qui sont fidèles. C’est à ce moment-là que la compréhension que Jésus
est le Christ, le Fils du Dieu vivant, s’implante profondément dans le cœur de ceux
qui sont déterminés à le servir et à garder ses commandements. C’est pendant la
conférence que nos dirigeants nous donnent des conseils inspirés sur la façon dont
nous devons vivre ; c’est à ce moment-là que l’âme est émue et que l’on prend la
résolution d’être de meilleurs maris et de meilleures épouses, de meilleurs parents,
des fils et filles plus obéissants, de meilleurs amis et voisins » (« Voici venue la
conférence ! », L’Étoile, avril 1982, p. 20).

Lors de la dernière session de la
conférence générale d’octobre 2006,
Jeffrey R. Holland, du Collège des
douze apôtres, a expliqué qu’il était
indispensable pour notre survie
spirituelle à notre époque de dangers et
de problèmes d’écouter la voix de Dieu
par l’intermédiaire de ses serviteurs :

« Notre époque est pleine de troubles et
de difficultés. Nous voyons des guerres
dans le monde et de la détresse chez
nous. Tout autour de nous, nos voisins
ont des peines personnelles et des
chagrins familiaux. Une foule de gens
connaissent la peur et des problèmes de
toutes sortes. Cela nous rappelle que,
lorsque ces brouillards de ténèbres ont
enveloppé les voyageurs dans la vision
de l’arbre de vie de Léhi, ils ont
enveloppé toutes les personnes
présentes, les justes comme les injustes,
les jeunes comme les personnes âgées, les nouveaux convertis comme les membres
anciens. Dans cette allégorie, tous connaissent l’opposition et la douleur et seule la
barre de fer, la parole de Dieu déclarée, peut les conduire en sécurité. Nous
avons tous besoin de cette barre. Nous avons tous besoin de cette parole. Personne
n’est en sécurité sans elle, et quand elle fait défaut tous peuvent ‘[tomber] dans des
sentiers interdits et se [perdre]’, comme nous le rapporte le récit [1 Néphi 8:28 ; voir
aussi les versets 23 à 24]. Comme nous sommes reconnaissants d’avoir entendu la
voix de Dieu et ressenti la force de cette barre de fer au cours des deux derniers
jours de cette conférence ! (« De nouveau des prophètes dans le pays », Le Liahona,
novembre 2006, p. 105).

CHAPITRE 6

76



Thomas S. Monson parle à la conférence
générale

6.3
Les paroles des prophètes prononcées sous l’influence de l’Esprit pendant la
conférence générale sont des Écritures modernes
Les Écritures sont la volonté de Dieu
révélée par l’intermédiaire de ses
serviteurs (voir D&A 68:4). L’apôtre
Pierre a déclaré : « Car ce n’est pas par
une volonté d’homme qu’une prophétie
a jamais été apportée, mais c’est
poussés par le Saint-Esprit que des
hommes ont parlé de la part de Dieu »
(2 Pierre 1:21). Ce genre d’Écriture a été
copié et conservé dans les ouvrages
canoniques, comme un joyau de vérité
éternelle. Cependant, les ouvrages
canoniques ne sont pas l’unique source
d’Écritures. James E. Talmage (1862-1933), du Collège des douze apôtres, a
dégagé le lien entre les ouvrages canoniques et les paroles des prophètes vivants :

« Les ouvrages canoniques de l’Église constituent l’autorité écrite de l’Église en
matière de doctrine. Néanmoins, l’Église se tient prête à recevoir, par révélation
divine, de nouvelles lumières et connaissances ‘concernant le royaume de Dieu’.
Nous croyons que Dieu est aujourd’hui plus disposé que jamais à révéler sa volonté
et ses desseins à l’homme, et qu’il le fait par l’intermédiaire des serviteurs qu’il a
établis, les prophètes, voyants et révélateurs, investis, par ordination, de l’autorité
de la Sainte Prêtrise. Nous nous reposons sur les enseignements des oracles
vivants de Dieu, les estimant aussi valables que la doctrine de la parole
écrite » (Articles de foi, 1962, p. 7).

Joseph Fielding Smith (1876-1972) a parlé des Écritures modernes :

« Quand un des frères se tient aujourd’hui devant une assemblée du peuple et que
l’inspiration du Seigneur est sur lui, il dit ce que le Seigneur veut. Cela est Écriture
au même titre que tout ce que vous trouverez écrit dans n’importe lequel de ces
documents, et cependant nous les appelons les ouvrages canoniques de l’Église.
Nous dépendons, bien entendu, de la direction des frères qui ont droit à
l’inspiration.

« Il n’y a qu’un homme à la fois dans l’Église qui a le droit de donner la révélation
pour l’Église, et c’est le président de l’Église. Mais cela n’empêche pas les autres
membres de notre Église de dire la parole du Seigneur, comme c’est indiqué ici
dans cette révélation, la section 68 [voir D&A 68:2-6], mais une révélation qui doit
être donnée à l’Église, comme le sont données ces révélations dans ce livre, viendra
par l’officier président de l’Église ; cependant la parole du Seigneur, prononcée par
d’autres serviteurs aux conférences générales et aux conférences de pieu, ou partout
ailleurs où ils peuvent être lorsqu’ils disent ce que le Seigneur leur a mis dans la
bouche, est autant la parole du Seigneur que les écrits et les paroles d’autres
prophètes dans d’autres dispensations » (Doctrines du salut, comp. Bruce R.
McConkie, 1954, 1:185].

CHAPITRE 6

77



J. Reuben Clark, fils (1871-1961) a expliqué que nous devons être dignes de
recevoir l’inspiration du Saint-Esprit afin de savoir quand les Frères parlent par la
puissance du Saint Esprit :

« La question est la suivante : comment savoir si les choses qu’ils ont dites l’ont été
alors qu’ils étaient ‘inspirés par le Saint-Esprit’ ? [D&A 68:3].

« J’ai médité sur cette question, et selon ma compréhension, voici la réponse :
Nous pouvons reconnaître que les orateurs sont ‘inspirés par le Saint-Esprit’
uniquement lorsque nous-mêmes, nous sommes ‘inspirés par le
Saint-Esprit’.

« Dans un sens, la responsabilité nous revient entièrement de décider s’ils parlent
ainsi » (« When Are Church Leaders’ Words Entitled to Claim of Scripture? »
Church News, 31 juillet 1954, p 9 ; voir aussi 2 Pierre 1:20-21).

Howard W. Hunter (1907-1995) a parlé du rapport entre les discours de
conférence générale et les Écritures modernes :

« Une grande partie des conseils inspirés venant des prophètes, voyants,
révélateurs et autres Autorités générales nous est donnée pendant les conférences
générales. Les prophètes de notre époque nous ont recommandé de consacrer
régulièrement une partie importante de notre étude personnelle à la lecture des
numéros de conférence générale des magazines de l’Église. Ainsi, les conférences
générales deviennent, dans un certain sens, un supplément ou une extension
des Doctrine et Alliances. Outre les numéros de conférence générale des
magazines de l’Église, la Première Présidence écrit mensuellement un article qui
contient des conseils inspirés pour notre bien » (The Teachings of Howard W. Hunter,
éd. Clyde J. Williams, 1997, p. 212 ; voir aussi Enseignements des présidents de l’Église :
Howard W. Hunter, 2015, p. 124).

6.4
Les avantages et la valeur de la révélation moderne
Harold B. Lee (1899-1973) a fait remarquer l’importance d’accepter les révélations
et d’y prêter attention :

« Certains des plus grands penseurs de notre génération, autres que les membres
de l’Église, ont pris conscience du besoin de révélations du Seigneur afin de donner
vie aux enseignements d’une Église. C’est Ralph Waldo Emerson qui a dit :

« ‘Les textes hébreux et grecs contiennent des phrases immortelles qui ont servi de
pain de vie à des millions de personnes, cependant, elles n’ont pas l’intégrité d’une
épopée, elles sont fragmentées et ne se présentent pas à l’intellect dans l’ordre. […]
La Bible ne peut pas non plus être close tant que le dernier grand homme n’est pas
né. […] Les hommes en sont venus à parler de la révélation comme de quelque
chose qui appartient à un passé lointain et révolu, comme si Dieu était mort. Ce
préjudice à la foi étrangle les prédicateurs et les meilleures institutions deviennent
une voix incertaine et incapable de s’exprimer. Il n’y a jamais eu un plus grand
besoin de révélation qu’aujourd’hui.’ [Ceci contient des déclarations tirées d’un
discours prononcé le 15 juillet 1838, à la Harvard Divinity School et dans
Representative Men, « Uses of Great Men. »]

CHAPITRE 6

78



La conférence générale est semblable à un
Liahona moderne et mérite notre foi, notre
attention et notre diligence (voir 1 Néphi
16:28).

« […] À cette époque, notre époque, le Seigneur a chargé des hommes, dotés de
pouvoir et d’autorité, d’enseigner et de proclamer ces choses au monde selon
l’objectif qu’il a défini […] , à savoir que les anciens de l’Église puissent faire des
recommandations à ce peuple selon l’inspiration et la révélation qu’ils reçoivent de
temps à autre au sujet des choses importantes. En quittant cette conférence, il serait
bon que les saints des derniers jours réfléchissent sérieusement à
l’importance […] de cette conférence et qu’elle guide leurs actions et leurs paroles
pendant les six prochains mois. Elle contient ce que le Seigneur juge important de
révéler à son peuple actuellement » (dans Conference Report, avril 1946, p. 67-68).

Thomas S. Monson nous a incités à étudier les discours de conférence qui se
trouvent dans les magazines de l’Église :

« Nous vous rappelons que les messages que nous avons entendus lors de cette
conférence seront publiés dans […] l’Ensign et le Liahona. Lorsque vous les lirez
et les étudierez, vous serez encore davantage édifiés et inspirés.
Puissions-nous intégrer dans notre vie quotidienne les vérités qui s’y trouvent »
(« Conclusion », Le Liahona, novembre 2009, p. 109).

Lowell M. Snow, des soixante-dix, a
comparé la conférence générale au
Liahona que le Seigneur a donné à Léhi
et à sa famille afin de les guider (voir
1 Néphi 16:10, 16, 29) :

« Le Seigneur guide et conseille les
personnes et les familles, comme il l’a
fait pour Léhi. Cette conférence
générale elle-même est un Liahona
moderne ; c’est un moment et un lieu
où recevoir l’aide et les instructions qui
nous feront prospérer et nous aideront
à suivre la voie de Dieu à travers les
parties les plus fertiles de cette vie
terrestre. Nous sommes assemblés pour entendre les conseils de prophètes et
d’apôtres qui ont beaucoup prié et se sont préparés avec soin pour savoir ce que le
Seigneur voulait qu’ils disent. Nous avons prié pour eux et pour nous-mêmes afin
que le Consolateur nous enseigne la pensée et la volonté de Dieu. Il n’existe
sûrement pas de moment plus opportun ni d’endroit plus approprié que cette
conférence pour que le Seigneur instruise son peuple.

Les enseignements de cette conférence sont la boussole du Seigneur. Dans les
jours qui viennent, vous allez peut-être, comme Léhi, au sortir de chez vous,
trouver sur le pas de votre porte, un Liahona ou une autre publication de l’Église,
dans votre boîte à lettres, et elle contiendra le rapport de cette conférence. Comme
le Liahona d’autrefois, ces nouvelles écritures seront claires et faciles à lire et vous
donneront, à vous et à votre famille, une meilleure compréhension des voies du
Seigneur » (« La boussole du Seigneur », Le Liahona, novembre 2005, p. 97).

CHAPITRE 6

79



La possibilité de soutenir nos dirigeants de
l’Église s’accompagne d’obligations
solennelles.

6.5
Nous nous engageons à prêter attention aux personnes que nous soutenons
en conférence générale et à les appuyer
Le soutien des officiers de l’Église a toujours fait partie de l’Église de Jésus-Christ
des Saints des Derniers Jours. Les Écritures enseignent que « nul ne doit être
ordonné à un office dans l’Église, lorsqu’il y a une branche dûment organisée de
celle-ci, sans le vote de cette église » (D&A 20:65). Lors de la toute première
réunion de l’Église, le 6 avril 1830, « Joseph [Smith] demanda aux personnes
présentes si elles étaient disposées à les accepter, lui et Oliver [Cowdery], comme
leurs instructeurs et leurs conseillers spirituels. Tout le monde leva la main en signe
d’approbation » (Histoire de l’Église dans la plénitude des temps, 2e éd. [manuel du
Département d’Éducation de l’Église, 2003], p. 67-68 ; voir aussi History of the
Church, 1:77). Le Seigneur a affirmé plus tard que « tout se fera par le
consentement commun dans l’Église, par beaucoup de prière et de foi » (D&A
26:2). Lors de la conférence générale, nous avons l’occasion de soutenir la Première
Présidence, le Collège des douze apôtres, les membres des collèges des
soixante-dix, et les autres officiers généraux de l’Église par consentement commun.

Quand Gordon B. Hinckley (1910-2008) a été soutenu en tant que président de
l’Église, il a expliqué l’engagement que nous contractons lorsque nous soutenons
nos dirigeants de l’Église :

« Ce matin, nous avons pris part à une assemblée solennelle. Comme le nom
l’indique, c’est le rassemblement des membres où chacun est à égalité avec tous les
autres dans l’exercice fervent et solennel de son droit de soutenir ou de ne pas
soutenir ceux qui, en vertu du processus inspiré par les révélations, ont été choisis
pour diriger.

« Le processus du soutien est plus que le fait de lever rituellement la main. C’est
un engagement à soutenir et aider ceux qui ont été choisis. […]

« Ce matin, vos mains levées au cours de l’assemblée solennelle sont devenues
l’expression de votre bonne volonté et de votre désir de nous soutenir, nous qui
sommes vos frères et vos serviteurs, de votre confiance, de votre foi et de votre
prière » (« Cette œuvre se préoccupe des gens », L’Étoile, juillet 1995, p. 64).

David B. Haight (1906-2004), du
Collège des douze apôtres, a parlé de
l’alliance que nous contractons avec
Dieu lorsque nous soutenons nos
dirigeants de l’Église :

« Quand nous soutenons le président
de l’Église en levant la main, non
seulement nous déclarons reconnaître
devant Dieu qu’il est le détenteur
légitime de toutes les clés de la prêtrise ;
mais cela signifie également que nous
nous engageons envers Dieu à obéir à
toutes les directives et tous les conseils
qui nous parviendront par

CHAPITRE 6

80



l’intermédiaire de son prophète. C’est une alliance solennelle » (« Les assemblées
solennelles », L’Étoile, janvier 1995, p. 17).

Doctrine et Alliances 107:22 déclare que les membres de la Première Présidence
sont « soutenus par la confiance, la foi et la prière de l’Église ». Le jour où
Thomas S. Monson, Henry B. Eyring et Dieter F. Uchtdorf ont été soutenus en tant
que Première Présidence lors d’une assemblée solennelle, le président Eyring a
enseigné ce qui suit au sujet de ce que signifie soutenir nos dirigeants :

« Pour soutenir ceux qui ont été appelés aujourd’hui, nous devons faire notre
examen de conscience, nous repentir si nécessaire, nous engager à respecter les
commandements du Seigneur et suivre ses serviteurs. Le Seigneur nous avertit que,
si nous ne faisons pas cela, le Saint-Esprit sera retiré, nous perdrons la lumière que
nous avons reçue et nous ne pourrons pas tenir l’engagement que nous avons pris
aujourd’hui de soutenir les serviteurs du Seigneur dans sa véritable Église. […]

« Aujourd’hui en particulier, il serait sage de décider de soutenir de notre foi et de
nos prières tous ceux qui nous servent dans le royaume. Je suis personnellement
conscient du pouvoir que possède la foi des membres de l’Église de soutenir ceux
qui ont été appelés. Au cours des dernières semaines, j’ai senti avec force les
prières et la foi de gens que je ne connais pas et qui ne me connaissent que
comme quelqu’un appelé à œuvrer par les clés de la prêtrise. Le président
Monson sera béni par le soutien de votre foi. Des bénédictions seront de même
déversées sur sa famille du fait de votre foi et de vos prières. Tous ceux que vous
avez soutenus aujourd’hui seront soutenus par Dieu en raison de leur foi et de la
vôtre » (voir « L’Église vraie et vivante », Le Liahona, mai 2008, p. 21).

L’affirmation suivante illustre l’engagement de Joseph F. Smith (1838-1918) à
soutenir ceux qu’il reconnaissait comme étant les serviteurs du Seigneur :

« J’ai été appelé en mission après quatre ans de travail dans une ferme donnée par
le gouvernement et il ne me restait qu’un an pour valider mes droits et devenir
propriétaire des terres. Cependant, le président Young a dit qu’il voulait que j’aille
en mission en Europe, pour m’occuper de la mission qui s’y trouvait. Je ne lui ai pas
dit : ‘Frère Brigham, je ne peux pas y aller. J’ai une ferme donnée par le
gouvernement sur le dos et si je pars, je la perds.’ J’ai dit à frère Brigham :
‘D’accord, président ; j’irai quand vous le voudrez. Je suis disponible pour obéir à
l’appel de mon dirigeant.’ Et je suis parti. J’ai perdu la ferme, mais je ne m’en suis
jamais plaint. Je n’ai jamais accusé frère Brigham de m’en avoir privé. J’ai senti que
j’étais engagé dans une œuvre plus importante que l’acquisition de soixante-cinq
hectares de terre. J’ai été envoyé déclarer le message de salut aux nations de la
terre. J’ai été appelé par l’autorité de Dieu ici-bas, et je ne me suis pas arrêté à des
considérations personnelles ni à mes droits et avantages mesquins. Je suis parti
lorsque j’ai été appelé et Dieu m’a soutenu et m’a béni en cela » (Enseignements des
présidents de l’Église : Joseph F. Smith, 1998, p. 212-213).

CHAPITRE 6

81



Consacrez du temps à l’étude des discours de
conférence.

6.6
Notre préparation influence ce que nous retirons de la conférence générale
Paul V. Johnson, des soixante-dix, a
décrit la manière dont il a appris à
accorder la priorité à la conférence
générale dans sa vie :

« Ma mère aimait les conférences
générales. Elle allumait toujours la radio
et la télévision et montait suffisamment
le volume pour qu’il soit difficile de
trouver un endroit dans la maison où
l’on ne pouvait pas entendre la
conférence. Elle voulait que ses enfants
écoutent les discours et nous demandait
de temps en temps ce que nous nous
rappelions. De temps à autre, j’allais dehors avec un de mes frères pour jouer au
ballon pendant une session de conférence du samedi. Nous prenions une radio
avec nous parce que nous savions que notre mère pourrait nous questionner plus
tard. Nous jouions au ballon et nous nous arrêtions de temps en temps pour
écouter attentivement pour pouvoir faire rapport à maman. Je ne pense pas que ma
mère était dupe quand, comme par hasard, nous nous rappelions justement la
même chose de toute une session.

« Ce n’est pas comme cela qu’on écoute la conférence. Je me suis repenti
depuis. Je suis sûr que, si j’ai appris à aimer la conférence générale, c’est en
partie parce que ma mère aimait les paroles des prophètes vivants. Je me rappelle
avoir écouté, seul dans une chambre pendant que j’étais à l’université, les sessions
d’une de ces conférences. Le Saint-Esprit m’a témoigné intimement que Harold B.
Lee, président de l’Église à ce moment-là, était vraiment un prophète de Dieu. Cela
s’est produit avant que j’entre dans le champ de la mission et j’étais ravi à l’idée de
témoigner d’un prophète vivant parce que j’en avais la connaissance personnelle.
J’ai eu ce même témoignage au sujet de chacun des prophètes depuis cette époque.

« Quand j’étais dans le champ de la mission, l’Église n’avait pas de réseau satellite
et le pays où j’étais ne recevait pas d’émissions de la conférence générale. Ma mère
m’envoyait des cassettes audio des sessions et je les écoutais et les réécoutais. Peu à
peu, je me suis mis à aimer la voix et les paroles des prophètes et des apôtres. […]

« Décidez dès maintenant de donner la priorité à la conférence générale. Décidez
d’écouter soigneusement et de suivre les enseignements qui sont donnés. Écoutez
ou lisez les discours plus d’une fois pour mieux comprendre et mieux suivre les
conseils. Si vous faites cela, les portes de l’enfer ne prévaudront pas contre vous, les
puissances des ténèbres seront dispersées devant vous et les cieux seront ébranlés
pour votre bien (voir « Bénédictions de la conférence générale », Le Liahona,
novembre 2005, p. 51, 52).

CHAPITRE 6

82



Nous pouvons recevoir la révélation
personnelle lorsque nous étudions les
discours de conférence. Le Saint-Esprit nous
aidera à appliquer personnellement les
messages.

Boyd K. Packer (1924-2015), président
du Collège des douze apôtres, a
souligné l’importance de nos préparatifs
pour la conférence générale :

« Dans quelques jours va débuter une
autre conférence générale de l’Église.
Les serviteurs du Seigneur vont nous
faire des recommandations. Vous
pouvez écouter avec un cœur et des
oreilles avides ou vous pouvez vous
détourner de ces conseils. […] Ce que
vous allez en retirer ne dépendra pas
autant de la façon dont eux auront
préparé les messages que de la façon
dont vous vous vous y serez
préparés » (Follow the Brethren,
Brigham Young University Speeches of
the Year [23 mars 1965], p. 10).

Pour vous préparer, vous pourriez réfléchir aux idées suivantes :

1. Planifiez et organisez-vous pour écouter et étudier les conférences
générales. Cela peut exiger que vous vous isoliez des distractions ou des
interruptions. Préparez l’endroit où vous allez visionner, écouter ou étudier les
discours afin qu’il soit agréable au Saint-Esprit.

2. Priez avec foi afin de recevoir des messages d’importance pour votre vie. Priez
pour les dirigeants de l’Église pendant qu’ils préparent et donnent leurs
discours.

3. Avant d’écouter ou d’étudier les discours de conférence, dressez une liste de
questions ou de préoccupations pour lesquelles vous recherchez une
réponse. En effectuant un inventaire spirituel, il se peut que vous remarquiez
des aspects de votre vie que vous souhaitez améliorer. Notez dans votre journal
intime ou dans un carnet les réponses et les impressions reçues au cours de la
conférence.

4. Suite à l’écoute ou à l’étude des discours de la conférence, engagez-vous de
nouveau à vous améliorer selon l’inspiration reçue.

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a lancé l’invitation suivante au début d’une
conférence générale :

« Vous vous êtes rassemblés pour être encouragés, inspirés, édifiés et dirigés en tant
que membres de l’Église. […] Vous êtes assemblés pour être aidés dans vos soucis
temporels, vos échecs et vos réussites. Vous êtes venus pour entendre la parole du
Seigneur non de ceux qui se sont choisis mais de ceux qu’il a appelés à enseigner
dans cette grande œuvre.

« Vous avez prié pour entendre des choses qui vous aideront dans vos difficultés et
qui fortifieront votre foi. […]

CHAPITRE 6

83



« Je vous invite à écouter, à écouter par le pouvoir du Saint-Esprit, les orateurs qui
nous adresseront la parole aujourd’hui et demain, ainsi que ce soir. Si vous écoutez
ainsi, je vous promets sans hésiter que vous serez édifiés, que votre résolution de
faire le bien sera plus forte, que vous trouverez des solutions à vos problèmes et à
vos besoins, et que vous aurez envie de remercier le Seigneur pour ce que vous
aurez entendu » (Entendre par la puissance du Saint-Esprit », L’Étoile, janvier 1997,
p. 4-5).

Spencer W. Kimball (1895-1985) nous a encouragés à prendre note de
l’inspiration que nous recevons en écoutant les discours prononcés pendant la
conférence générale, à nous en souvenir et à agir en conséquence :

« Nous espérons que les dirigeants et les membres de l’Église qui ont assisté à la
conférence et l’ont écoutée ont été inspirés et édifiés. Nous espérons que vous
avez bien pris note des pensées qui vous sont venues à l’esprit pendant que les
Autorités générales s’adressaient à vous. De nombreuses suggestions ont été faites
qui vous aideront en tant que dirigeants à perfectionner l’œuvre que vous
accomplissez. Beaucoup d’idées utiles ont été données pour le perfectionnement de
notre vie et c’est, bien sûr, la raison principale de notre venue.

« Pendant que j’étais assis, je me suis dit que lorsque je rentrerai chez moi ce soir,
après cette conférence, il y aura de très nombreux domaines de ma vie que je peux
perfectionner. J’en ai mentalement fait la liste et j’ai l’intention de me mettre à
l’œuvre dès la fin de cette conférence » (« Spoken from Their Hearts », Ensign,
novembre 1975, p. 111).

6.7
La conférence générale est un appel à l’action
Au cours d’une conférence générale en 1856, Brigham Young a demandé aux saints
d’aller secourir des convois de charrettes à bras bloqués par les intempéries. En
s’appuyant sur cette analogie, Jeffrey R. Holland, du Collège des douze apôtres, a
enseigné que le renouveau spirituel que nous retirons de la conférence devrait nous
motiver à servir les autres :

« Chacune de ces conférences est un appel à l’action non seulement dans notre
vie mais encore en faveur des gens qui nous entourent, ceux de notre famille et de
notre religion ainsi que des gens qui n’en font pas partie. […]

« Tout comme porter secours aux personnes en détresse était le thème de la
conférence d’octobre 1856, c’est aussi le thème de cette conférence-ci et de la
précédente et de la suivante, au printemps. Ce ne sont peut-être pas les vents
violents et les enterrements dans le sol gelé que nous aurons à affronter au cours de
cette conférence, mais il y a toujours des nécessiteux, des pauvres, des fatigués, des
découragés, des affligés, des personnes qui s’égarent ‘dans les sentiers interdits’
[1 Néphi 8:28] que nous avons mentionnés plus tôt et des multitudes de gens qui
‘ne sont empêchés d’accéder à la vérité que parce qu’ils ne savent pas où la trouver’
[D&A 123:12]. Tous sont là, les genoux qui chancellent et les mains languissantes
[voir D&A 81:5], et le mauvais temps arrive. Ils ne peuvent être secourus que par
les gens qui ont plus, savent plus et peuvent aider davantage. Ne vous souciez pas
de demander : ‘Où sont-ils ?’ Ils sont partout, à notre droite, à notre gauche, dans
notre quartier et sur notre lieu de travail, dans chaque collectivité, dans chaque

CHAPITRE 6

84



comté et pays du monde. Prenez votre équipage et votre chariot. Chargez-le de
votre amour, de votre témoignage et d’un sac spirituel de farine. Puis prenez la
route dans n’importe quelle direction. Le Seigneur vous guidera vers ces personnes
qui sont dans le besoin, si vous embrassez l’Évangile de Jésus-Christ qui a été
enseigné au cours de cette conférence. Ouvrez votre cœur et vos mains aux
personnes qui sont prises au piège de l’équivalent du 21e siècle de Martin’s Cove et
Devil’s Gate. En faisant ainsi, nous répondons à la supplication répétée du Maître
en faveur de la brebis, des drachmes ou des âmes perdues » [voir Luc 15] » (« De
nouveau des prophètes dans le pays », Le Liahona, novembre 2006, p. 106).

6.8
La mise en pratique des enseignements de la conférence générale va
améliorer notre vie
Spencer W. Kimball (1895-1985) a enseigné ce qui suit concernant l’importance
de mettre en pratique ce que nous apprenons à la conférence générale :

« Dimanche soir, 7 avril, le grand Tabernacle était fermé, les lumières éteintes, les
magnétophones arrêtés, les portes verrouillées, et une autre conférence mémorable
tombait dans l’histoire. Ce serait peine perdue, un gaspillage de temps, d’énergie et
d’argent, de ne pas prêter attention à ses messages. Au cours des différentes
sessions de deux heures […], des vérités ont été enseignées, des points de doctrine
expliqués, des exhortations formulées, suffisamment pour délivrer le monde de
tous ses maux, et je dis bien de TOUS ses maux. Un enseignement relativement
complet en matière de vérités éternelles a été dispensé à des millions de personnes
dans le grand espoir qu’il y ait des oreilles qui entendent, des yeux qui voient et des
cœurs qui palpitent de conviction pour la vérité. […]

« Qu’aucun prétendu intellectuel arrogant et sûr de lui ne rejette les vérités
enseignées et les témoignages rendus, ni ne conteste les messages et les directives
donnés. […]

« J’espère que vous, les jeunes, avez tous entendu les messages intemporels
délivrés [pendant la conférence générale]. Tous les six mois, il y aura d’autres
conférences. J’espère que vous vous procurerez votre exemplaire du [Liahona] et
soulignerez les pensées pertinentes et le garderez près de vous pour vous y référer
continuellement. Aucun texte ou livre, hormis les ouvrages canoniques de l’Église,
ne devrait avoir une place aussi prééminente dans votre bibliothèque personnelle ;
non pas pour leur éloquence ou leur excellence rhétorique, mais pour les concepts
qui indiquent le chemin de la vie éternelle » (In the World but Not of It, Brigham
Young University Speeches of the Year [14 mai 1968], p. 2-3).

CHAPITRE 6

85



La conférence générale est un moment de renouveau spirituel

Ezra Taft Benson (1899-1994) a indiqué comment nous pouvons tirer un meilleur
profit des conférences générales :

« Je prie humblement que chacun d’entre nous suive les conseils et les instructions
que nous avons reçus.

« Tout comme nous avons ressenti l’Esprit et avons pris de nouvelles résolutions
sacrées, puissions-nous avoir le courage et la force d’âme de les tenir.

« Dans les six mois qui suivront, gardez près de vos ouvrages canoniques votre
numéro de conférence de L’Étoile et reportez-vous-y souvent. Comme l’a dit mon
ami et frère Harold B. Lee, nous devons faire de ces discours de conférence ‘le
guide que nous emmenons et dont nous parlons pendant les six prochains mois. Ils
contiennent ce que le Seigneur juge important de révéler à son peuple
actuellement’ (dans Conference Report, avril 1946, p. 68).

« Puissions-nous rentrer chez nous animés par un engagement renouvelé vis-à-vis
de la mission de l’Église si magnifiquement définie dans les sessions de cette
conférence : ‘inviter tout le monde à venir au Christ’ (D&A 20:59), ‘oui, venez au
Christ, et soyez rendus parfaits en lui’ (Moroni 10:32) » (« Venez au Christ, et soyez
rendus parfaits en lui », L’Étoile, juillet 1988, p. 76).

Gordon B. Hinckley (1910-2008) a exprimé le désir que chaque membre de
l’Église devienne une meilleure personne en mettant en pratique les
enseignements donnés en conférence générale :

« J’espère que nous méditerons dans le recueillement sur les discours que nous
avons écoutés. J’espère que nous réfléchirons dans le calme aux propos merveilleux
que nous avons entendus. J’espère que nous serons un peu plus contrits et plus
humbles.

CHAPITRE 6

86



On nous recommande d’étudier les discours
de la conférence générale pendant les leçons
de soirée familiale.

« Nous avons tous été édifiés. Nous verrons si nous l’avons été à la manière
dont nous appliquerons les enseignements dispensés. Si, par la suite, nous
sommes un peu plus gentils, si nous avons un peu plus d’amour pour notre
prochain, si nous sommes plus proches du Sauveur, si nous sommes plus résolus à
suivre ses enseignements et son exemple, alors cette conférence aura été une
grande réussite. Si, par contre, il n’y a pas d’amélioration dans notre vie, alors les
orateurs auront connu un grand échec.

« Il se peut que les changements ne soient pas mesurables en un jour, en une
semaine ou en un mois. Les résolutions se prennent et s’oublient vite. Mais, dans
un an, si nous faisons mieux que par le passé, alors les efforts de ces journées
n’auront pas été vains.

Nous ne nous souviendrons pas de tout ce qui a été dit, mais tout cela produira une
élévation spirituelle. Aussi indéfinissable qu’elle puisse être, elle n’en sera pas
moins réelle. Comme le Seigneur le dit à Nicodème : ‘Le vent souffle où il veut, et
tu en entends le bruit ; mais tu ne sais d’où il vient, ni où il va. Il en est ainsi de tout
homme qui est né de l’Esprit’ (Jean 3:8).

« Ainsi en sera-t-il de l’expérience que
nous avons vécue. Et peut-être que, de
tout ce que nous aurons entendu, il se
dégagera une phrase ou un paragraphe
qui retiendra notre attention. Si cela se
produit, j’espère que nous le noterons
et y réfléchirons jusqu’à ce que nous en
savourions la substantifique moelle et
l’intégrions à notre vie.

« J’espère que pendant nos soirées
familiales nous discuterons de ces
choses avec nos enfants et que nous
leur permettrons de goûter la douceur
des vérités que nous avons entendues.
Et quand paraîtra Le Liahona contenant
tous les discours de la conférence, ne le
jetez pas dans un coin en disant que vous avez déjà entendu tout cela, mais lisez les
discours et méditez à leur sujet. Vous remarquerez beaucoup de choses qui vous
avaient échappé lorsque vous aviez écouté les orateurs. […]

« Demain matin, nous aurons repris notre travail, nos études, tout ce qui fait notre
vie quotidienne. Mais le souvenir de ce grand événement peut nous soutenir »
(« Un cœur humble et contrit », Le Liahona, janvier 2001, p. 102-103).

Paul V. Johnson, des soixante-dix, a expliqué que nous devons mettre en pratique
les discours des conférences générales :

« Pour que les messages de la conférence générale changent quelque chose dans
notre vie, nous devons être disposés à suivre les recommandations que nous
entendons. Le Seigneur a expliqué dans une révélation à Joseph Smith, le
prophète : ‘Je vous donne le commandement de vous instruire et de vous édifier les
uns les autres lorsque vous êtes assemblés, afin de savoir comment […] agir

CHAPITRE 6

87



Réfléchissez à la manière dont ces conseils
s’appliquent à vous personnellement.

concernant les points de la loi et des commandements que j’ai donnés’ [D&A 43:8].
Mais savoir ‘comment agir’ ne suffit pas. Au verset suivant, le Seigneur dit : ‘Vous
vous engagerez à agir en toute sainteté devant moi’ [D&A 43:9]. Cette disposition à
passer à l’action à propos de ce que nous avons appris ouvre la porte à des
bénédictions merveilleuses. […]

« Chaque fois que nous obéissons aux paroles des prophètes et des apôtres,
nous récoltons de grandes bénédictions. Nous recevons plus de bénédictions
que nous ne pouvons comprendre sur le moment même et nous continuons à
recevoir des bénédictions longtemps après notre décision de départ d’être
obéissants » (« Bénédictions de la conférence générale », Le Liahona, novembre
2005, p. 52).

À la fin de la conférence générale d’avril 1978, Spencer W. Kimball (1895-1985)
a dit :

« Au moment où nous terminons cette conférence générale, écoutons tous ce qui
nous a été dit. Supposons que le conseil s’applique à nous, à moi. Écoutons ceux
que nous soutenons comme prophètes et voyants, aussi bien que les autres
frères, comme si notre vie éternelle en dépendait, car c’est bien le cas ! »
(« Écoutez les prophètes », L’Étoile, octobre 1978, p. 142).

Marion G. Romney (1897-1988), de la Première Présidence, a souligné la quantité
de vérité enseignée pendant les conférences générales :

« Nous avons entendu suffisamment de vérité et de conseils au cours de cette
conférence pour nous conduire dans la présence de Dieu si nous les suivons. Nous
avons été transportés sur un sommet spirituel et des visions de grande gloire nous
ont été révélées » (dans Conference Report, avril 1954, p. 132-133).

Au moment où vous prenez
l’engagement de mettre en pratique les
enseignements de la conférence
générale, réfléchissez aux suggestions
suivantes :

1. Parlez de la conférence générale
avec votre famille et vos amis.
Discutez ensemble de ce que vous
avez appris.

2. Pendant que vous écoutez la
conférence générale, dès que l’Esprit
vous pousse à faire quelque chose,
notez-le, puis faites-le.

3. Fixez-vous des buts qui précisent comment et quand vous allez mettre en
pratique les conseils que vous avez reçus pendant la conférence générale. Notez
vos buts et revoyez-les souvent.

4. Étudiez les discours lorsqu’ils sont publiés dans les magazines de l’Église ou
sur l’Internet afin de trouver de nouvelles idées et de revivre les sentiments
spirituels. (Les discours de conférence générale peuvent être lus ou écoutés sur

CHAPITRE 6

88



lds.org ; des recherches par mot ou par sujet sont également possibles dans les
magazines du Liahona en ligne.)

5. Préparez des leçons de soirée familiale basées sur des discours de la
conférence.

6. Achetez les DVD ou les CD de la conférence générale, et visionnez-les ou
écoutez-les souvent, par exemple pendant vos trajets ou déplacements afin
d’utiliser votre temps plus sagement.

7. Recopiez de courtes citations tirées des discours de conférence et affichez-les
chez vous, là où vous pourrez les voir régulièrement. Efforcez-vous de les
apprendre par cœur.

Points sur lesquels méditer

Idées de tâches

• Prenez-vous des notes pendant que vous écoutez la conférence générale ? Résumez-vous les commentaires des orateurs ou
notez-vous uniquement ce qui vous interpelle ? Incluez-vous dans vos notes les murmures de l’Esprit qui vous parviennent en
écoutant un orateur ? Comprennent-elles des plans et des objectifs que vous voudriez vous fixer pour améliorer votre vie ?
Quelles instructions contenues dans Doctrine et Alliances 43:8-10 pourraient vous aider à améliorer votre prise de notes lors de la
conférence générale ?

• Réfléchissez à la manière dont vous considérez les messages de la conférence générale et les autres discours et écrits d’Autorités
générales. Comment avez-vous mis en pratique les exhortations et les instructions des orateurs dans le passé ? Comment
allez-vous les mettre en pratique à l’avenir ?

• Quelles sont les bénédictions promises aux personnes qui suivent les prophètes de Dieu ?

• Qu’allez-vous faire pour améliorer votre préparation pour la prochaine conférence générale ?

• Comment votre étude des discours de conférence peut-elle influencer votre étude des Écritures ?

• D’après ce que vous avez appris dans ce chapitre, dressez une liste précise de ce que vous pouvez faire pour vous préparer à
recevoir et à mettre en pratique la parole du Seigneur lors de la conférence générale. Faites une deuxième liste comportant les
bénédictions auxquelles vous pouvez vous attendre en accomplissant ce que vous avez écrit.

• Lisez Mosiah 5:1-7 et relevez les conséquences du discours du roi Benjamin sur son peuple. Que pouvez-vous faire pour ressentir
des effets similaires lors de la conférence générale ?

• Lisez Éphésiens 4:11-14 et énumérez les arguments donnés par l’apôtre Paul pour justifier la raison pour laquelle le Seigneur a
établi son Église avec des prophètes et des apôtres. Quel est le lien entre l’enseignement de Paul et la conférence générale ?

• Pendant votre étude des numéros de conférence du Liahona et d’autres discours faits par les Frères, soulignez les promesses
précises qu’ils font Notez également ce que les orateurs nous demandent de faire pour recevoir les bénédictions promises. Notez
ce que vous allez faire dès maintenant pour obtenir ces bénédictions.

CHAPITRE 6

89



CHAPITRE 7

L’étude des discours la
conférence générale

Introduction
Ezra Taft Benson (1899-1994) a enseigné un principe qui est
fondamental dans ce cours

: « Les lectures les plus importantes que nous puissions faire
sont les paroles du prophète […] contenues chaque mois
dans nos magazines de l’Église. Tous les six mois, nous
trouvons des instructions dans les discours de conférence
générale publiés dans le magazine Le Liahona » (« Quatorze
points essentiels pour suivre le prophète » [Brigham Young
University devotional, 26 février 1980], p. 2,
speeches.byu.edu).

Spencer W. Kimball (1895-1985) a également recommandé
aux membres de l’Église de se procurer un exemplaire du
numéro de la conférence et de l’intégrer dans leur
bibliothèque de l’Évangile :

« J’espère que vous vous procurerez un exemplaire du
[Liahona] et soulignerez les pensées pertinentes et le
garderez près de vous pour vous y référer continuellement.
Aucun texte ou livre, hormis les ouvrages canoniques de

l’Église, ne devrait avoir une place aussi prééminente dans
votre bibliothèque personnelle ; non pas pour leur éloquence
ou leur excellence rhétorique, mais pour les concepts qui
indiquent le chemin de la vie éternelle » (In the World but
Not of It, Brigham Young University Speeches of the Year [14
mai 1968], p. 2-3).

Ce chapitre propose des idées et des techniques pour vous
aider à étudier plus efficacement les numéros de la
conférence générale du Liahona, ainsi que d’autres discours
et écrits. La plus grande partie de ce cours est consacrée à
l’étude des discours de la dernière conférence générale et aux
leçons que l’on peut en tirer. En écoutant et en étudiant
attentivement les discours des prophètes vivants, vous
pouvez découvrir la volonté du Seigneur à votre égard en ce
moment. Décidez, en vous aidant de la prière, de la manière
dont vous pouvez utiliser ces techniques pour faire grandir
votre foi au Seigneur Jésus-Christ et aux messages qu’il incite
ses dirigeants désignés à nous remettre.

Commentaire
7.1
Préparez-vous l’esprit et le cœur
La préparation est indispensable pour recevoir et comprendre la volonté du
Seigneur. Le Seigneur a promis : « Je te le dirai dans ton esprit et dans ton cœur par
le Saint-Esprit qui viendra sur toi et qui demeurera dans ton cœur » (D&A 8:2). La
parole du Seigneur vous parviendra plus facilement si vous préparez votre esprit et
votre cœur. David A. Bednar, du Collège des douze apôtres, a enseigné
l’importance de se préparer et d’être un apprenant actif :

« Comme Néphi nous l’enseigne : ‘Lorsqu’un homme parle par le pouvoir du
Saint-Esprit, le pouvoir du Saint-Esprit porte [le message au] cœur des enfants des
hommes’ (2 Néphi 33:1). Remarquez bien que le pouvoir de l’Esprit porte le
message vers le cœur mais pas nécessairement dans le cœur. Un enseignant peut
expliquer, démontrer, persuader et témoigner et le faire avec efficacité et une
grande puissance spirituelle. Mais finalement, le contenu du message et le
témoignage du Saint-Esprit ne pénètrent le cœur que si la personne qui reçoit ce
message et ce témoignage leur permet d’entrer. La recherche de la connaissance
par la foi ouvre le chemin qui mène dans le cœur. […]

90



Allez sur lds.org pour étudier les discours de
la conférence actuelle et ceux de conférences
passées.

« Quelqu’un qui apprend en exerçant son libre arbitre selon des principes corrects
ouvre son cœur au Saint-Esprit et invite sa puissance pour enseigner, témoigner et
confirmer la vérité. Apprendre par la foi demande un effort mental, spirituel et
physique et pas une simple attente passive. C’est par la sincérité et des actions
constamment inspirées par la foi que nous montrons à notre Père céleste et à son
Fils Jésus-Christ notre volonté d’apprendre et de recevoir des instructions du
Saint-Esprit. […]

« […] L’expérience m’a permis de comprendre qu’on ne se souvient pas très
longtemps, ou pas du tout, d’une réponse apportée par une autre personne. Par
contre, en général, une réponse que l’on trouve soi-même ou que l’on obtient par
l’exercice de la foi se retient toute la vie. On se saisit des connaissances les plus
importantes de la vie, personne ne les enseigne » (« Chercher la connaissance par
la foi », Le Liahona, septembre 2007, p. 17, 20, 23).

Réfléchissez aux manières suivantes de vous préparer avant une conférence
générale :

• Prenez le temps d’écouter les discours de conférence sans distractions.
Favorisez une atmosphère où vous pouvez recevoir l’inspiration du Saint-Esprit.

• Recherchez l’inspiration de l’Esprit en priant, en jeûnant et en étudiant les
Écritures avec sincérité.

• Dressez la liste des questions ou des préoccupations auxquelles vous souhaitez
trouver une réponse. Notez ensuite les réponses et les impressions reçues au
cours de la conférence.

• Révisez vos notes de la conférence générale précédente.

7.2
Utilisez de bonnes techniques d’étude lorsque vous examinez les discours de
conférence générale
Lorsque vous étudiez des discours de
conférence générale, vous pouvez
utilisez les même techniques que pour
l’étude des Écritures. Le reste de ce
chapitre décrit certaines de ces
techniques. La mise en pratique des
suggestions contenues dans ce chapitre
influencera non seulement votre étude
des prophètes vivants, mais également
votre capacité de faire de bons choix.

7.2.1
Dégagez les points de doctrine et les
principes
Au cours de votre étude des discours de
conférence générale, cherchez les énoncés clairs de points de doctrine et de
principes de l’Évangile . Relevez-les et marquez-les de manière à pourvoir les
revoir et vous en souvenir. L’examen et la méditation des déclarations de doctrine et
de principes peut améliorer votre compréhension des vérités de l’Évangile et votre

CHAPITRE 7

91



engagement à les respecter. Voici quelques exemples de points de doctrine et de
principes enseignés au cours de conférences générales :

• Richard G. Scott (1928-2015), du Collège des douze apôtres :

« Il est rare de recevoir une réponse complète [à votre prière] d’un seul coup.
Elle viendra petit à petit, par bribes, afin que vos capacités augmentent. Si vous
suivez chaque bribe avec foi, vous serez dirigés vers d’autres bribes jusqu’à
l’obtention de la réponse complète. Ce mode exige d’avoir foi en la capacité de
réponse de notre Père. Bien que cela soit parfois très dur, cela nous fait
beaucoup progresser » (« Faire appel au don divin de la prière », Le Liahona, mai
2007, p. 9).

• Henry B. Eyring, de la Première Présidence :

« Nous savons par la prophétie que non seulement l’Église vraie et vivante ne
sera plus retirée de la terre, mais encore qu’elle deviendra meilleure. […] Les
Écritures contiennent la promesse que, quand il reviendra vers son Église, le
Seigneur la trouvera spirituellement préparée pour lui. Cela devrait nous
donner de la détermination et de l’optimisme. Nous devons faire mieux. Nous
le pouvons. Et nous le ferons » (« L’Église vraie et vivante », Le Liahona, mai
2008, p. 21).

• Robert D. Hales, du Collège des douze apôtres :

« Nous nous préparons à recevoir la révélation personnelle comme les
prophètes, par l’étude des Écritures, le jeûne, la prière et l’édification de notre
foi. La clé est la foi » (« La révélation personnelle : Les enseignements et
l’exemple des prophètes », Le Liahona, novembre 2007, p. 88).

CHAPITRE 7

92



Les discours de conférence générale peuvent
nous aider à mieux comprendre les Écritures.

L’étude des discours de conférence générale
associée à celle des Écritures vous permettra
de mieux comprendre les uns et les autres.

7.2.2
Dégagez les interprétations des Écritures ou leurs explications
Les prophètes jouent un rôle clé dans
l’interprétation et l’explication des
Écritures. Voici quelques exemples :

• Jeffrey R. Holland, du Collège des
douze apôtres, a enseigné comment
les Écritures montrent la nature
distincte des trois membres de la
Divinité (voir « Le seul vrai Dieu et
celui qu’il a envoyé, Jésus-Christ »,
Le Liahona, novembre 2007,
p. 40-42).

• James E. Faust (1920-2007) de la
Première Présidence, a appliqué
plusieurs Écritures au principe du
pardon qu’il enseignait (voir « Le
pouvoir guérisseur du pardon », Le
Liahona, mai 2007, p. 67-69).

• David A. Bednar, du Collège des
douze apôtres, a parlé des « tendres
miséricordes du Seigneur »
mentionnées dans 1 Néphi 1:20 (voir « Les tendres miséricordes du Seigneur »,
Le Liahona, mai 2005, p. 99-102).

7.2.3
Faites des renvois croisés entre les discours et les Écritures
Lorsque vous relevez des
interprétations ou des explications, il
peut être utile de noter la référence
du discours de conférence dans la
marge de l’Écriture qui est enseignée
ou expliquée. Voici quelques exemples :

• À côté de Apocalypse 22:18, vous
pourriez noter : Jeffrey R. Holland, Le
Liahona, mai 2008, p. 91-94. Dans ce
discours, frère Holland fait allusion
à Apocalypse 22:18 et parle de
l’importance de la révélation
continue.

• À côté de Psaumes 24:3-4, vous
pourriez noter : David A. Bednar, Le
Liahona, novembre 2007, p. 80-83.
Frère Bednar parle de ce que signifie
avoir les mains innocentes et le cœur pur.

CHAPITRE 7

93



• À côté de Néhémie 6, vous pourriez noter : Dieter F. Uchtdorf, Le Liahona, mai
2009, p. 59-62. Le président Uchtdorf parle de la reconstruction du mur
d’enceinte de Jérusalem par Néhémie et de l’idée que « nous avons un grand
ouvrage à exécuter et nous ne pouvons descendre ».

Vous pourriez également utiliser les marges de votre exemplaire du Liahona pour
noter les références d’Écriture qui étayent les idées enseignées dans le discours.

7.2.4
Relevez les encouragements, les exhortations ou les commandements
En recherchant les encouragements, les exhortations et les commandements, vous
découvrirez les choses précises que vous devez faire afin de vivre en harmonie avec
la volonté du Seigneur. Il peut être utile de souligner ces phrases dans votre
exemplaire du Liahona afin de pouvoir les retrouver plus tard. Voici des exemples de
ces phrases :

• L. Tom Perry (1922-2015), du Collège des douze apôtres :

« Nous lançons à nouveau l’appel à tous les jeunes hommes qualifiés
spirituellement, physiquement et émotionnellement de venir prêts afin de
devenir missionnaires de l’Église de Jésus-Christ. Assurez-vous de satisfaire
aisément aux critères minima du service missionnaire et de placer
continuellement la barre plus haut. Préparez-vous à être plus efficaces dans ce
magnifique appel » (« Placer la barre plus haut », Le Liahona, novembre
2007, p. 49).

• Dallin H. Oaks, du Collège des douze apôtres :

« Quand nous réfléchissons à des choix que nous avons à faire, nous devons
nous rappeler qu’il ne suffit pas que quelque chose soit bon. D’autres choix sont
mieux et d’autres sont encore mieux. […]

« Réfléchissez à la façon dont nous utilisons notre temps par notre choix des
émissions télévisées, des jeux vidéo, de l’Internet ou des livres ou magazines
que nous lisons. Bien entendu, il est bon de regarder des divertissements sains
ou d’obtenir des informations intéressantes. Mais les choses de ce genre ne
valent pas toutes le temps que nous leur consacrons. Il y en a qui sont
meilleures et d’autres encore meilleures » (« Bon, mieux, encore mieux », Le
Liahona, novembre 2007, p. 105).

• Thomas S. Monson :

« Vous qui pouvez aller au temple, je vous recommande de le faire souvent »
(« Abondamment bénis », Le Liahona, mai 2008, p. 112).

CHAPITRE 7

94



Nous ne devons pas nous contenter d’écouter
les discours, nous devons agir en
conséquence. Ainsi nous faisons preuve
de foi.

7.2.5
Recherchez les bénédictions promises et ce que nous devons faire pour y avoir droit
Les prophètes font souvent des
promesses aux personnes qui
respectent les principes qu’ils
enseignent. La recherche des
bénédictions promises peut nous
motiver à vivre de manière juste. Voici
deux exemples de ces promesses :

• Henry B. Eyring, de la Première
Présidence :

« Je peux vous promettre que si vous
méditez sur les Écritures et
commencez à faire ce que vous avez
fait alliance avec Dieu de faire, vous
éprouverez plus d’amour pour Dieu
et sentirez davantage son amour
pour vous. Et ainsi vos prières
viendront du cœur et seront pleines
de gratitude et de supplications.
Vous vous sentirez plus dépendants
de Dieu. Vous trouverez le courage
et la détermination d’agir à son
service sans crainte et la paix dans le
cœur. Vous prierez toujours. Et vous ne l’oublierez pas, quoi que l’avenir vous
réserve » (« La prière », Le Liahona, janvier 2002, p. 19).

• L. Tom Perry (1922-2015), du Collège des douze apôtres :

« Je promets de grandes bénédictions sur les plans social, physique, mental,
émotionnel et spirituel à chaque jeune homme qui paiera une grande partie de
sa mission » (« Placer la barre plus haut », p. 48-49).

7.2.6
Relevez les répétitions de mots ou d’expressions
Les mots et les expressions qui sont répétés peuvent attirer l’attention sur le
message principal de l’orateur. Par exemple, Dieter F. Uchtdorf, de la Première
Présidence, a employé plusieurs fois l’expression « quelques degrés » dans un
discours de conférence pour souligner que « la différence entre le bonheur et le
malheur pour les personnes, les couples et les familles, résulte souvent d’une erreur
de quelques degrés seulement » (« Une question de quelques degrés », Le Liahona,
mai 2008, p. 57-60). De la même manière, le président Uchtdorf a répété
l’expression « foi de nos pères » dans un discours de cette même conférence
générale en nous recommandant de nous souvenir de la foi des personnes qui ont
préparé la voie pour nous (« La foi de notre père », Le Liahona, mai 2008,
p. 68-70, 75).

Les mots et les expressions répétés peuvent également établir un lien entre les
discours de plusieurs orateurs. Par exemple, vous remarquerez que des expressions

CHAPITRE 7

95



telles que « tendres miséricordes » et « placer la barre plus haut » sont employées
dans plusieurs discours de la même conférence ou dans plusieurs conférences.
L’établissement de liens entre plusieurs discours peut vous donner un
compréhension plus complète des principes importants de l’Évangile qu’ils
enseignent.

7.2.7
Prenez bonne note des expressions mémorables
Cherchez les expressions et les phrases
qui, bien que courtes et faciles à se
rappeler, revêtent un sens profond.
Lorsque vous les méditez, elles peuvent
vous permettre de mieux comprendre
des principes importants. Voici
quelques exemples :

• Joseph B. Wirthlin (1917-2008), du
Collège des douze apôtres :

« Quand nous aimons le Seigneur,
l’obéissance cesse d’être un
fardeau » (« Le grand
commandement », Le Liahona,
novembre 2007, p. 30).

• Thomas S. Monson :

« Nulle amitié n’est plus précieuse
qu’une conscience pure »
(« Exemples de droiture », Le Liahona, mai 2008, p. 65).

7.2.8
Dégagez des listes
Des orateurs peuvent utiliser des listes pour décrire un processus tel que le repentir,
ou des éléments d’un principe. Par exemple, Thomas S. Monson a dressé la liste
des « marques d’un véritable détenteur de la prêtrise de Dieu ». Sa liste
mentionnait « la marque de la vision », « la marque de l’effort », « la marque de la
foi », « la marque de la vertu » et la « marque de la prière » (« Un sacerdoce royal »,
Le Liahona, novembre 2007, p. 59-61). Relever des listes lorsque vous étudiez des
discours de conférence générale peut vous permettre de résumer et d’organiser les
renseignements qu’ils contiennent. Cela vous permettra de comprendre les
enseignements, de vous en souvenir et de les mettre en pratique.

CHAPITRE 7

96



7.2.9
Recherchez les relations de cause à effet et les passages contenant un « si ».
Recherchez les passages qui expliquent
les effets de certaines actions. Elles
précisent les conséquences et les
bénédictions. Voici quelques exemples :

• Henry B. Eyring, de la Première
Présidence :

« Si nous devenons négligents dans
notre étude des Écritures, nous
deviendrons plus négligents dans
nos prières. Il se peut que nous ne
cessions pas de prier, mais que nos
prières deviennent plus répétitives,
plus mécaniques, parce que
dépourvues d’une intention réelle »
(« La prière », p. 18).

• Gordon B. Hinckley (1910-2008) :

« Si vous le faites [contrôler vos
humeurs], vous n’aurez aucun regret. Votre mariage et vos relations familiales
seront protégés. Vous serez beaucoup plus heureux. Vous ferez plus de bien.
Vous connaîtrez une paix qui sera merveilleuse » (« Lents à la colère », Le
Liahona, novembre 2007, p. 66).

• Thomas S. Monson :

« Si le Seigneur nous a confié une mission, nous avons droit à son aide »
(« Exemples de droiture », Le Liahona, mai 2008, p. 65).

7.2.10
Faites attention aux mots et expressions qui introduisent un point précis ou une
conclusion
Les mots tels que « donc », « ainsi », et les expressions telles que « en fin de
compte », « souvenez-vous », « en conclusion » et « en résumé » introduisent des
points essentiels ou des conclusions. Voici quelques exemples :

• Russell M. Nelson, président du Collège des douze apôtres a cité Éphésiens
2:19-20 et 4:11-13, puis il a dit :

« Donc, le ministère des apôtres, la Première Présidence et les Douze, est de
réaliser cette unité de la foi et de proclamer notre connaissance du Maître »
(« Salut et exaltation », Le Liahona, mai 2008, p. 7).

• L. Tom Perry (1922-2015), du Collège des douze apôtres a insisté sur l’unité qui
doit exister au sein du mariage lorsqu’il a eu fini de parler du rôle de chef de
famille du père :

« Rappelez-vous, mes frères, que, dans votre rôle de dirigeant dans votre foyer,
votre femme est votre compagne. […] Depuis le début, Dieu a enseigné au
genre humain que le mariage doit unir le mari et la femme. Il n’y a donc pas de

CHAPITRE 7

97



Notez les murmures spirituels et agissez
ensuite en conséquence. C’est une façon de
montrer au Seigneur que les impressions
spirituelles sont importantes pour vous.

président ni de vice-présidente dans une famille. Le mari et la femme travaillent
éternellement en collaboration pour le bien de leur famille. Ils sont unis en
parole et en action quand ils dirigent et guident leur cellule familiale. Ils sont
sur un pied d’égalité. Ils planifient et organisent les affaires familiales dans
l’unité et à l’unanimité en allant de l’avant » (« L’appel de père est éternel », Le
Liahona, mai 2004, p. 71).

7.2.11
Posez des questions
Les bonnes questions favorisent l’apprentissage et permettent au Saint-Esprit
de vous instruire au-delà des mots prononcés. En étudiant les discours de
conférence, apprenez à poser des questions telles que celles-ci :

• Pourquoi l’orateur a-t-il employé ce mot ou cette expression ?

• Quel est le message qui m’est adressé, qui est adressé à ma famille ou à
l’Église ?

• Comment puis-je mettre cela en pratique ?

• Qu’est-ce que cela m’enseigne sur Jésus-Christ ou sur le plan du salut ?

• Y a-t-il un thème prédominant dans cette conférence ?

7.2.12
Notez les murmures spirituels
Lorsque vous méditez les conseils
donnés en conférence générale, le
Saint-Esprit peut vous donner des idées
et des inspirations adaptées à vos
besoins et à votre niveau de maturité
spirituelle. Noter des idées dans un
journal intime ou un carnet de notes
peut vous permettre de les retenir
définitivement. Vous pourriez
également y inscrire des buts pour votre
amélioration. Revoyez périodiquement
vos notes et vos buts et évaluez vos
progrès.

Richard G. Scott (1928-2015), du
Collège des douze apôtres, a expliqué
un bienfait supplémentaire que l’on peut retirer de la mise par écrit de nos
pensées :

« C’est par le processus d’encore et encore ressentir des impressions, de les mettre
par écrit et d’y donner suite que l’on apprend à s’en remettre davantage à la
direction de l’Esprit qu’à la communication par les cinq sens » (« Helping Others to
Be Spiritually Led » [Church Educational System symposium on the Doctrine and
Covenants and Church History, 11 août 1998], p. 3).

Gordon B. Hinckley (1910-2008), nous a également encouragés à faire ceci :

CHAPITRE 7

98



« Peut-être que, de tout ce que nous aurons entendu, il se dégagera une phrase ou
un paragraphe qui retiendra notre attention. Si cela se produit, j’espère que nous le
noterons et y réfléchirons jusqu’à ce que nous en savourions la substantifique
moelle et l’intégrions à notre vie » (« Un cœur humble et contrit », Le Liahona,
janvier 2001, p. 103).

7.2.13
Recherchez les témoignages des témoins spéciaux du Seigneur
Les témoignages puissants et porteurs de foi sont d’un grand soutien pour le nôtre.
L’Esprit est rarement aussi fort que lorsque des témoignages sont rendus. En voici
deux exemples :

• Gordon B. Hinckley (1910-2008) a rendu ce témoignage du Sauveur :

« Soyez forts dans votre témoignage de Jésus-Christ, le Fils de Dieu. Il est la pierre
angulaire de cette grande œuvre. Je témoigne solennellement de sa divinité et
de sa réalité. Il est l’Agneau sans tache qui a été offert pour les péchés du
monde. À travers sa douleur et à cause de ses souffrances, je trouve
réconciliation et vie éternelle. Il est mon Instructeur, mon Exemple, mon Ami et
mon Sauveur que j’aime et que j’adore comme Rédempteur du monde »
(« Édifiez votre tabernacle », L’Étoile, janvier 1993, p. 64 ; italiques ajoutés).

• Dans son dernier discours de conférence générale avant sa mort, Bruce R.
McConkie (1915-1985), du Collège des douze apôtres a témoigné :

« Et maintenant, quant à ce sacrifice parfait, réalisé par l’effusion du sang d’un
Dieu, je témoigne qu’il a eu lieu à Gethsémané et au Golgotha. Et quant à
Jésus-Christ, je témoigne qu’il est le Fils du Dieu vivant, et qu’il a été crucifié
pour les péchés du monde. Il est notre Seigneur, notre Dieu et notre Roi. C’est
ce que je sais moi-même, indépendamment de toute autre personne.

Je suis un de ses témoins, et, dans un avenir proche, je toucherai les marques
dans ses mains et ses pieds, et je mouillerai ses pieds de mes larmes.

Mais je ne saurai pas mieux alors que maintenant qu’il est le Fils du Dieu
Tout-puissant ; qu’il est notre Sauveur et Rédempteur ; et que le salut s’obtient
par son sang sacrifié et d’aucune autre façon.

Que Dieu nous accorde à tous de marcher dans la lumière comme Dieu notre
Père se trouve dans la lumière afin que, selon les promesses, le sang de
Jésus-Christ, son Fils, nous purifie de tout péché » (« Le pouvoir purificateur de
Gethsémané », L’Étoile, octobre 1985, p. 10).

7.2.14
Apprenez les déclarations importantes par cœur
Le Seigneur a dit que ce que ses serviteurs disent « sous l’inspiration du
Saint-Esprit sera Écriture » (D&A 68:4). En considération de ce principe, le conseil
que Richard G. Scott (1928-2015), du Collège des douze apôtres, a donné pour
citer et mémoriser exactement les Écritures s’applique aux paroles des prophètes
vivants :

« Il existe dans les mots particuliers des ouvrages canoniques une puissance qui
peut changer la vie. Cette puissance est affaiblie lorsqu’on paraphrase ou altère ce

CHAPITRE 7

99



vocabulaire. Je suggère que vous recommandiez à vos étudiants de réciter les
Écritures avec précision. Tout ce que vous ferez pour les inciter à apprendre les
passages choisis par cœur apportera dans leur vie la puissance qu’ils contiennent »
(« Four Fundamentals for Those Who Teach and Inspire Youth » [Church
Educational System symposium on the Old Testament, 14 août 1987], p. 7).

« Je vous conseille de mémoriser les passages d’Écriture qui touchent votre cœur et
emplissent votre âme de compréhension. Utilisées comme le Seigneur les a fait
enregistrer, les Écritures ont un pouvoir intrinsèque qui n’est pas communiqué
quand on les paraphrase. Parfois, dans les moments de grand besoin, je passe
mentalement en revue les Écritures qui m’ont donné de la force. Il émane beaucoup
de consolation, de direction et de puissance des Écritures, en particulier des paroles
du Seigneur » (« Il vit », L’Étoile, janvier 2000, p. 106).

La mémorisation de phrases importantes tirées de discours des prophètes vivants
nous fournira une réserve d’inspiration et de conseils auxquels nous pourrons faire
appel en cas de besoin.

7.2.15
Étudiez les discours qui traitent d’un même sujet
L’étude de plusieurs discours traitant d’un même sujet soulignera souvent différents
aspects et donnera des idées supplémentaires. Par exemple, au cours de la
conférence générale d’octobre 2007, Robert D. Hales, du Collège des douze apôtres,
a parlé de la révélation personnelle, et Richard G. Scott, également du Collège des
douze apôtres, a parlé d’utiliser la révélation pour guider nos choix (voir « La
révélation personnelle : Les enseignements et l’exemple des prophètes » et « La
vérité, fondement de bonnes décisions », Le Liahona, novembre 2007, p. 86-92).
Lors de la conférence générale d’avril 2006, M. Russell Ballard et Richard G. Scott,
du Collège des douze apôtres, ont parlé de la proclamation de l’Évangile. Frère
Ballard a parlé d’inviter des amis et des voisins chez nous pour parler de l’Évangile
avec eux et, après ce discours, frère Scott a parlé de la préparation des
missionnaires au foyer et dans l’Église (voir « Créer un foyer où l’on proclame
l’Évangile » et « C’est le moment de faire une mission ! », Le Liahona, mai 2006,
p. 84-90).

7.2.16
Faites une bibliothèque avec vos notes et vos numéros de conférence du Liahona
Conservez les numéros de conférence des magazines de l’Église, ainsi que les notes
que vous avez prises pendant que vous écoutiez ou étudiiez les discours, afin de
pouvoir vous y reporter ultérieurement. Cela vous permettra de comparer ces
anciens messages et réflexions avec ceux que vous avez reçus plus tard. Vous
pourrez également remarquer combien certains principes et certains points de
doctrine sont répétés dans de nombreuses conférences et commencer à faire des
renvois croisés. Et cela vous permettra de puiser plus facilement dans les paroles
des prophètes lorsque vous enseignez, par exemple en mission, ou lors d’un
discours en réunion de Sainte-Cène, d’un cours de l’Église ou d’une soirée
familiale.

CHAPITRE 7

100



7.2.17
Mettez en pratique ce que vous apprenez
L’objectif de votre étude de l’Évangile
doit être de mieux le respecter. Ce n’est
pas simplement ce que vous savez mais
ce que vous faites de ce que vous savez
qui apporte le plus grand bonheur dans
la vie. Nous devons mettre la parole en
pratique et ne pas nous borner à
l’écouter (voir Jacques 1:22). Si vous
appliquez ce que vous apprenez, votre
compréhension du plan de salut
s’améliorera et votre désir d’en parler
aux autres s’intensifiera. Le bonheur est
assuré lorsque nous acceptons les
recommandations du Seigneur et de ses
prophètes et les respectons.

Réfléchissez aux questions suivantes
pendant que vous étudiez la conférence
générale : cela peut vous aider à mettre
ce que vous apprenez en pratique :

• Comment le Seigneur voudrait-il
que j’applique ceci dans ma vie ?

• Comment puis-je utiliser cela pour affermir ma foi ?

• À quelle occasion est-ce que j’ai éprouvé quelque chose de semblable à ce qui
est enseigné ?

• Qu’est-ce que cela changerait dans ma vie de suivre cet enseignement ?

• Comment puis-je utiliser cela pour enseigner un principe de l’Évangile aux
autres ?

Points sur lesquels méditer

Idées de tâches

• Réfléchissez à un problème ou à une décision précise qui se présente. Comment les messages de la toute dernière conférence
générale de l’Église peuvent-ils contribuer à résoudre ce problème ?

• Choisissez les techniques d’étude décrites dans ce chapitre que vous souhaitez intégrer à votre étude personnelle. Commencez
une étude personnelle des discours de la toute dernière conférence générale en utilisant ces techniques.

• Dressez la liste des recommandations faites lors de la toute dernière conférence générale sur lesquelles vous devez travailler.
Notez des buts et prenez des engagements en suivant les indications de l’Esprit du Seigneur.

• Lisez les magazines de l’Église. Prêtez une attention toute particulière aux discours faits par les membres de la Première
Présidence et d’autres Autorités générales.

CHAPITRE 7

101




	Table des matières
	Introduction
	Chapitre 1 : Nous avons besoin de prophètes vivants
	Chapitre 2 : Le prophète vivant : Le président de l’Église
	Chapitre 3 : Succession dans la présidence
	Chapitre 4 : Le Collège de la Première Présidence
	Chapitre 5 : Le Collège des douze apôtres
	Chapitre 6 : La conférence générale
	Chapitre 7 : L’étude des discours de conférence générale

